
 

  



 1 

Владимир Кузнецов  

 

 

ИТОГ ДОРОГ 

Моя философия  

 

 

 

 

 

 

Издательство 
«АКВИС» 

 

МОСКВА 

2015  



 2 

УДК 821.161.1-3 

ББК 84 (2Рос=Рус)4-5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

На обложке: портрет автора 

работы Александры Кузнецовой 

 

 

      Владимир Кузнецов 

К 89   Итог дорог. – М.: Аквис, 2015 – 262 с.  

 

ISBN 5-88532-012-9 

 

                                       © В.Кузнецов, 2015  



 3 

СОДЕРЖАНИЕ 

 

 

НОВОЕ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7 

О СЧАСТЬЕ  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9 

НЕСЧАСТЬЕ  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12 

СМЫСЛ И ПРИЧИНА СТРАДАНИЯ . . . . 17 

ФИЛОСОФСКАЯ МЕДИТАЦИЯ . . . . . . 35 

ИСКАТЕЛЬ ИСТИНЫ . . . . . . . . . . . . . . 45 

СВОБОДА . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51 

СТРАХ И УЖАС . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55  

ПСИХИЧЕСКИЙ АТОМ . . . . . . . . . . . . . 56 

ВОЗЗРЕНИЕ НА МИР . . . . . . . . . . . . . . 59 

СПРАВЕДЛИВОСТЬ . . . . . . . . . . . . . . . 63  

ХОЧУ! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66 

ДАВАЙТЕ ДУМАТЬ ВВЕРХ! . . . . . . . . 68  

ЧУДО . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70 

ПРАВДА . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72 

КОГДА ВСЕМИРНЫЙ ПОТОП . . . . . . . 79 

ИГРЫ ЗВЕЗДНЫЕ . . . . . . . . . . . . . . . . . 84 

МОЙ БОГ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103 

ПРОСТО ИДЕТ ВРЕМЯ . . . . . . . . . . . . 115 



 4 

ИЗЖИТЬ ИЛИ ПЕРЕЖИТЬ . . . . . . . . . 136 

ПЯТОЕ ИЗМЕРЕНИЕ . . . . . . . . . . . . . . 137 

ЗЛО . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .139 

ПОСЛЕДНИЙ ДОВОД . . . . . . . . . . . . . . 143 

ТОЛЬКО ЛЮБОВЬ . . . . . . . . . . . . .  . . . 161 

ИСТОЧНИК СОЗНАНИЯ . . . . . . . . . . . 163 

МЕНТАЛИТЕТ КАК ПРИЧИНА 

ВСЕХ ВОЙН . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167 

О ЯЗЫКЕ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175 

СОЗНАНИЕ КАК СМЫСЛ ЖИЗНИ . . . 181  

СМЫСЛ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184 

БЕЗУМЕЦ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194 

ВТОРОЙ ВОПРОС. . . . . . . . . . . . . . . . . 197 

ВСЕ ВЕЩИ МИРА . . . . . . . . . . . . . . . . . 201 

ЖЕЛЕЗНЫЙ ЗАЯЦ . . . . . . . . . . . . . . . . 206 

ИТОГ ДОРОГ ОКОНЧАТЕЛЬНЫЙ . . . 217 

ФИЛОСОФИЯ С ТАНЦАМИ . . . . . . . . . 218 

 

  



 5 

 

 

Не верь разлукам, старина, их круг  

Лишь сон, ей-богу.  

Придут другие времена, мой друг,  

Ты верь в дорогу.  

Нет дороге окончанья,  

Есть зато ее итог,  

Дороги трудны, но хуже без дорог. 

 

Юрий Визбор 

«Ночная Дорога» 

1973 



 6 

Что можно мыслить как итог, какой и 

каков итог всех дорог, всех моих путей 

уже пройденных, и – что будет итогом 

всей моей жизни? 

Я писал рассказы, повести, и даже 

роман задумал… 

Но, наверное, истинная ценность в 

моем неповторимом индивидуальном 

познании и опыте, в том, что здесь я 

называю – моей философией.  

Воспоминаний много, много исто-

рий, – я рассказчик и могу бесконечно 

рассказывать о приключениях…  

Здесь я решил собрать главное, а в 

моем понимании это – осмысленный 

результат… – философский вывод из 

пережитого! 

Ведь есть и самая главная задача 

– надо найти нерушимый вывод из 

всего пережитого в жизни, соизмери-

мый с Вечностью! 



 7 

НОВОЕ 

 

Почему материал, из которого со-

здается нечто новое, сопротивляется? 

– проявляет упрямство, своеволие, 

инерцию… 

Наверное, потому, что материал, 

да и сама материя – это Сам Дух, удер-

живающий уже созданную форму, ведь 

ничто чуждое Богу не смогло бы вы-

держать прикосновение Его Руки… 

Но движение есть, весь Космос в 

движении… – ТВОРЧЕСТВО продол-

жается! А смысл, а причина?  

 

Возможно – НОВОЕ!  

Не то новое – забытое старое (ни-

что не забыто, в чем есть смысл), а но-

вое – абсолютно новое! Только Оно – 

истинный смысл движения, смысл лю-

бого изменения… 



 8 

И это НОВОЕ – АБСОЛЮТНО НО-

ВОЕ, и есть, наверное – смысл и при-

чина СТРАДАНИЯ. 

И, наверное, Страдание уйдет из 

мира лишь тогда, когда весь он и во 

всех своих частях примет идеальную 

форму, столь же идеальную, как иде-

ален Творец. 

 

Гениальный художник творит пре-

красное… –  

Идеальный Творец творит саму 

Красоту, – Красота показывает нам, ко-

ков Творец. 

Красота вызывает напряжение 

Духа, а напряжение Духа удерживает 

Красоту.  

И камни застыли восхищенные кра-

сотой друг друга!  

 

 



 9 

О СЧАСТЬЕ 

 

Я уверен, что счастье от – «сей-

час», – «сейчастье». Счастье может 

быть только сейчас. Когда все сейчас – 

это счастье.  

Человек в сейчас не живет: он все-

гда чего-нибудь хочет и живет в меч-

тах, в планах будущего, он все вспоми-

нает о чем-то и живет в прошлом. Его 

чувства, силы его души растянуты во 

времени, и, обычно, лишь малая часть 

находится здесь и сейчас.  

Но бывает и счастье! Если бы про-

сто собрался человек в настоящем, – 

сразу бы пришло счастье. Своими си-

лами сделать это весьма трудно, это 

делают благоприятные обстоятель-

ства. Сбывается мечта, часть души, ко-

торая всегда жила в ней, возвраща-

ется в сейчас, человека здесь больше 



 10 

– свет ярче, слышно лучше, и – как кра-

сиво вокруг! А можно было не мечтать 

вовсе…  

 

Я знаю, что будущее и, особенно, 

прошлое никуда не денутся – можно 

оставить их в покое и жить в сейчас. 

Сейчас – счастье!  

Сейчас – мир прекрасен, и, наобо-

рот, если мир прекрасен, – значит я 

здесь, в сейчас. Сложнее всего оста-

вить в покое самый обычный способ 

жить в будущем – заботы, «про-

блемы». 

Поможет красота: в моменты вос-

приятия прекрасного, человек извлека-

ется из прошлого и будущего в сейчас 

– в счастье. Извлекает – наслаждение, 

опасность, удерживает здесь – слож-

ное дело, а лучшее средство – Творче-

ство!  



 11 

Когда приходит счастье, замедля-

ется время, может и остановиться – 

«остановись мгновенье – ты пре-

красно». Есть, правда, одно условие: 

мгновение действительно остано-

вится, когда есть только прекрасное 

сейчас, и совершенно нет – мыслей! В 

любой мысли всегда присутствует и 

прошлое, и будущее, – последним пре-

пятствием будет мысль.  

И только тогда, когда СЧАСТЬЕ, как 

удар сверкающего меча, рассечет 

мысль – эту непрерывающуюся вере-

вочку,– тогда, в острие сейчастного 

мгновения, остановится время. Весь 

огромный мир души соберется на лез-

вие, и будет – абсолютное счастье!  

Человек целиком окажется в еди-

ной точке, не принадлежащей вре-

мени. На прямой линии изображающей 



 12 

время, мгновение «сейчас» с его воз-

можностями, я бы показал в виде угла 

вниз вершиной: из любой точки можно 

уйти вверх, неизмеримо далеко, и ши-

роко…  

 

 

 

НЕСЧАСТЬЕ 

 

Не хочу быть сейчас, не принимаю 

мира, который сейчас. Сейчас я стра-

даю, мучаюсь, – я жил и, может быть, 

буду жить, но не сейчас.  

Не принимая нечто личное, что про-

исходит, или вот-вот произойдет, чело-

век отворачивается от всего. Мир туск-

лый и серый, и нет красоты…  

 



 13 

Быть сейчас или не быть сейчас – 

счастье или несчастье, в каких-то пре-

делах волен человек, выбирать сам. 

Но если, например, страдание слиш-

ком сильно, как не отворачивайся, оно 

привлечет тебя всего. И запомнишь 

все до мелочей, и свет будет ярок, и 

время пытки замедлится, а если оста-

новится время – это будет Ад.  

 

Все равно, главное – это быть 

здесь, сейчас, т.к. только сейчас есть 

нечто, чего нет в мыслимом нами про-

шлом и будущем.  

Только находясь целиком здесь и 

сейчас, мы встречаемся с ТЕМ, Кто мо-

жет все изменить, и вытащить нас из 

любого Ада. 

Сейчас – счастье! 

 



 14 

Когда все здесь и сейчас, в этом 

настоящем моменте времени, и ты 

тоже весь здесь и сейчас, сейчас – сча-

стье! Когда нет сожалений о прошлом, 

и нет мечтаний о будущем, и все, что 

хочешь и любишь – здесь, немед-

ленно, сейчас с тобой и в тебе… 

Много лет назад я написал эссе о 

счастье, все правильно написал, но не 

сумел стать счастливее, не избавился 

от страданья. Ведь когда сейчас все не 

сейчас, то это – несчастье. Когда даже 

собаки нет! 

Как может быть ВСЕ сейчас? Очень 

просто! может быть внутренняя не от-

дельность от ВСЕГО, и реальное пере-

живание причастности ко ВСЕМУ. Ко-

гда гладишь собаку, а сердцем прика-

саешься к каждому живому существу… 



 15 

Но собака должна быть! И ВСЕ, 

кого ты ЛЮБИШЬ, должны быть с то-

бой, а КТО-ТО – рядом. А когда с тобой 

Бог, то воистину! – ВСЕ ЗДЕСЬ и СЕЙ-

ЧАС, и НЕМЕДЛЕННО. Такое пережи-

вание истинной СОПРИЧАСТНОСТИ 

ВСЕМУ называется – БЛАГОДАТЬ!  

 

Какие бывают благие пережива-

ния? Радость, восторг, восхищение, 

тихое нежное счастье… 

Но бывает такая Любовь! и такое 

громкое Счастье, как удар молнии, что 

пережить не просто эти пережива-

ния… 

Надо быть сильным и отважным, и, 

главное, полностью отказаться от сво-

его ЭГО, – чтобы слиться с ЦЕЛЫМ, 

надо отказаться от части, только тогда 

– СЧАСТЬЕ! А счастье, которое только 

в своей, сколь угодно большой части, 



 16 

но отделенное от всего остального, не 

будет великим истинным СЧАСТЬЕМ. 

 

Но нет дела сложнее, и нет более 

коварной вещи, чем собственное «Я». 

Что же тогда мне нужно для сча-

стья? Может быть – СТРАДАНЬЕ? 

 

Счастье части лишь частично,  

И пока не счастлив кто-то, 

Слыть счастливым не прилично, 

И хвалить свое болото… 

 

Квакать стыдно, сидя в луже, 

Что раскрыл его секреты: 

Счастью вечному ненужно 

Счастья частного советы!  

 

 

 

 



 17 

СМЫСЛ И ПРИЧИНА 

СТРАДАНИЯ 

 

Если в страдании есть сила, осво-

бождающая от привязанности, то зна-

чит – страдание не бессмысленно. 

Но ведь Будда в страдании видел 

не избавление, а только неизбежное 

следствие привязанности: а к избавле-

нию от страданий и от привязанности, 

и к достижению нирваны ведет – «бла-

городный восьмеричный путь».  

А вот Артур Шопенгауэр мыслил 

страдание как преодоление воли к 

жизни. Чем больше страданий и разо-

чарований, тем лучше, а предельный 

смысл и цель страдания – победа над 

привязанностью к самой Жизни, когда 

уже нет стремления к отдельному сво-

ему и для себя – бытию.  

 



 18 

«Не любимым Бог дает корыто сы-

тости, а любимым Он скитания дает». 

Да и наша христианская традиция 

говорит, что любимым своим чадам 

Господь дает страдание, и что мучения 

и гонения, и разочарования в земной 

юдоли – на благо души нашей. Ведь 

страдание – предпосылка покаяния, а 

покаяние – есть изменение в лучшую 

сторону. Непрерывное покаяние, а 

значит, и страдание – путь к Спасению.  

Я пострадать хочу! – воистину, рус-

ское восклицание: чтобы додуматься, 

надо почувствовать и пережить нечто 

другое, необыкновенное, что противо-

речит обычным нашим стремлениям. 

Кусок мрамора сопротивляется 

скульптуру, здесь мрамор – инертная 

косная материя. Тварь в руках Творца 

пищит и стонет, не хочет меняться, не 

хочет страдать, НО:  



 19 

«Что без страданий жизнь поэта 

И что без бури океан» – Лермонтов.  

 

Вот и добрались! – мои излюблен-

ные темы: материал и творец, Материя 

и Дух, Создатель и его творение… Как 

проявляются во мне духовное и твар-

ное начало, где тело, где душа, а где – 

Господь?  

В общем, русская рефлексия супро-

тив проблем американских!  

Напряженные искания и мучитель-

ные раздумья на подобные темы, ино-

гда вызывали во мне странные аф-

фекты эмоционального свойства. 

(Страдать хочу!) Что выражалось и в 

моем творчестве...  

 

 

 

 



 20 

Русская загадка 

 

Вина хочу! – Вины хочу… 

Хочу я пострадать. 

А мера так мала… 

Хочу давать, дарить… 

Бери еще, свинья! 

Смотри! – Я рву рубаху, 

И в грудь свою стучу, 

Широко так, с размаху… 

Еще вина хочу. 

 

И топчут свиньи бисер, 

И душу рвут, – давай! 

Холодные, пустые выси – 

Невкусный Рай. 

 

Хотите жрать и наслаждаться, 

И шкурою за все платить? 

Дивятся нам американцы… 

Страдать хочу, и – 

Русским быть. 

 



 21 

Материал всегда достаточно тверд 

и ждет равного по силе творца. Неже-

лание приспосабливаться, быть пла-

стилином в руках социума – есте-

ственно для духовного человека. Как 

прекрасно быть неподвластным – ни-

кому, только Богу одному. 

Что есть, в данном смысле, дей-

ствие, польза, страдание?  

 

 

Моренная гряда 

 

Осень сырая насквозь. 

На мокрой траве  

серо-зеленый валун…  

Ледник недавно растаял. 

Сорок тысяч лет здесь лежит 

Камень этот, самый лежачий,  

Под который вода не течет. 

 



 22 

Вот такой же и я – 

Валун негодный: 

Слишком жесткий,  

неправильной формы, 

На кирпич совсем не похож.  

Не смогли меня приспособить, 

В дело каменщиков не гожусь. 

 

А время идет, просто идет время – 

простое, пустое бытие. Где цель, где 

смысл? Я всегда стремился жить для 

чего-то большего… Почему же теперь 

не могу уйти из этого зала ожидания? 

 

Здесь все просто – что может быть 

проще? Здесь коротают время, здесь 

убивают время…  

 

Но оно – бессмертное время – идет, 

и будет идти, пока хоть что-нибудь дви-

жется.  



 23 

Время – понятие, которое мы при-

меняем для сравнения скорости проте-

кания процессов. Принято все соизме-

рять относительно скорости вращения 

Земли вокруг оси и вокруг Солнца. А 

если мерить относительно скорости 

вращения Солнца вокруг центра Га-

лактики, то это – галактическое время.  

Относительно нашей жизни, от рож-

дения до смерти, мы измеряем некую 

совокупность процессов, сводимую к 

судьбе человека, к его биографии. 

Очевидно, что все движется. Куда 

оно движется? 

Как Дело совершенного Творца, все 

Творение движется к Совершенству. 

Значит время – это мера сопротивле-

ния. Время – это мера сопротивления 

косной, инертной материи, время – это 

мера нашего сопротивления Благому 

Замыслу… 



 24 

Мы не хотим меняться, не хотим 

страдать, но мы в руках Творца, и по-

этому наше страдание, пока мы сопро-

тивляемся, – неизбежно. 

Причина страдания – сопротивле-

ние Любви. Божественная, истинная 

Любовь действует вне насилия – это 

значит, что страдание исходит от нас 

самих. Отсюда следует, что страдание 

не обязательно, – надо только понять, 

принять Чудо… Ведь получилось же у 

Будды! 

Если мы не сопротивляемся 

Творцу, то нет и тягостного времени, а 

есть – Любовь. Такое благое состояние 

– это Чудо. Получается, что Любовь 

действует с помощью Чуда, ведь нет 

другого способа действовать без наси-

лия. 

Пока есть переживание времени, 

бессмысленного, напрасного, то будет 



 25 

и страдание, которое иногда обостря-

ется так безмерно, как в «Бутырке»: 

 

Одно здесь измеренье –  

тягостное время. 

Кирпичные сомкнулись своды.  

Всей грешной жизни  

навалилось бремя 

И отлучило от свободы. 

 

Процессы идут, и поэтому я могу 

наблюдать время. Процессы идут: 

тело мое стареет, но я не наблюдаю 

жизни, нет радости, нет удовлетворе-

ния… Наверное, это потому, что оста-

новился главный процесс – движение 

Духа. 

Где Оно – оживляющее, и всему да-

ющее смысл, Дыхание?! Не слышу, не 

вижу, не наблюдаю. И бездна затяги-

вает все глубже – пустое, простое, 



 26 

напрасное время, несущее разруше-

ние и гибель. Черная тоска оставлен-

ности, ни почему, ни зачем, – не по-

нять, не ответить. Пусто, ничего нет, ни 

в голове, ни в сердце нет ничего та-

кого-этакого: значительного, важного, 

глубокого, да и просто интересного, – о 

чем имело бы смысл писать, – и я уже 

давно не писатель. 

 

А кто я?  

 

Ничего не достиг, ничего толком не 

умею, не могу, не делаю… – только 

страдаю. Так тяжело и трудно живу в 

тоске да печали. И ничего у меня нет… 

 

А я сам – я есть?  

 

Сделать бы это последнее движе-

ние – отказаться от своего «я». Всем 



 27 

сердцем, всей страстью – «движение 

Веры»! Кажется, что ОНО уже близко – 

«отвергни себя», – ведь нет ничего та-

кого-этакого, что могло бы поддержать 

мое самолюбие, за что могло бы заце-

питься мое ЭГО, что потешило бы мою 

гордыню. 

Вот если бы я смог вовсе, на самом 

деле от себя отказаться… 

Я – образ, я – представление, такой 

сякой я… 

Я один единственный на всем 

Свете среди многих и многих других 

«не я», – ущербное и смертное мое для 

себя бытие в бесконечности вечного 

ДРУГОГО.  

Отказаться! Отказаться от СТРА-

ДАНИЯ, от страха, от тоски, от неуве-

ренности, от стыда, от смерти… 

Ведь если я отвергну себя, то при-

дет ДРУГОЙ, Тот, Кто может ДЕЛАТЬ. 



 28 

Так ли это?  

 

Для меня, это так! Если бы я не 

знал, что все может быть по-другому, 

то не было бы ни рефлексии, ни шизо-

френии, ни тоски, ни печали. Однажды 

со мной случилось – то самое, высшее 

переживание, мистический экстаз, я и 

не я – одно, ни от чего не отделенное, 

неделимое сознание… 

Это действительно запредельное 

сознание – такой ясности, яркости и 

силы, что оно вырывается за пределы 

всех возможных структур, взрывает со-

суды любых идей, лишь миг держится 

в какой-нибудь вещи мира и летит 

дальше и дальше в бесконечность. И 

все мое существо переживает ускорен-

ный, подобный взрыву, полет.  

Все было здесь и сейчас – высшее 



 29 

счастье. А теперь все не сейчас – не-

счастье дальше некуда… 

И как это я в поисках Истины довел 

себя до такого жалкого и бессмыслен-

ного существования? Но разве я мог 

выбрать само созидание и само укреп-

ление, зная, что мой эгоизм никуда не 

ведет? И я выбрал саморазрушение и 

самопотерю со всеми жуткими след-

ствиями. Последний раз, когда Боже-

ственная Благодать омыла мое суще-

ство, и спало с меня бремя отдельного 

и ограниченного существования 

(Неописуемо хорошо было – истинная 

Радость и Счастье!), вместо того, 

чтобы принять, находясь в этой щедро-

сти великой, я стал думать и говорить, 

что, мол, рано, не заслужил, не успел, 

как следует пострадать… Написал сти-

хотворение, в котором кричал, бил 



 30 

себя в грудь и кричал: «Хочу я постра-

дать»! Ну и пострадал, и страдаю, и 

бездна – дна нет… 

 

ТОЛЬКО ВПЕРЕД! 

 

Все выше поднимаются ступени, 

Ни на одной нам не найти покоя. 

Мы созданы Божественной Рукою 

Для долгих странствий, 

не для костной лени. 

И может быть, и гроб, и смерть, 

и тленье – 

Еще одна ступень,  

к иной отчизне… 

Не может кончиться 

работа жизни. 

Так, в путь! И все отдай 

за обновление 

 

Герман Гессе 



 31 

Страданье оглянуться не дает… 

 

Давайте думать дальше! И думать 

надо сейчас, здесь – немедленно… 

 

Можно ли думать, не страдая, когда 

впереди, да и позади – куда ни глянь, – 

страданье?  

Можно – я знаю, как надо думать, 

только вот никак не получается...  

 

 

Давайте думать ВВЕРХ! 

 

Только вперед, к истинному осозна-

нию, когда в счет идет только яркость 

и ясность нашего восприятия, когда 

главным становится только этот «осле-

пительный миг», только из него – из 

мгновения «СЕЙЧАС» и можно думать 

вверх!  



 32 

Ведь в осознании «СЕЙЧАС» нет 

страдания… Так ли это? 

Сейчас – счастье! Истинное насто-

ящее СОЗНАНИЕ воспринимается 

мной, как вспышка ослепительного 

СВЕТА, с ним приходит безграничный 

восторг и запредельная радость пони-

мания. А еще, СИЛА, которая меняет 

все. В общем, – «Сат – Чит – 

Ананда»…  

Надо же! Мне приходится думать и 

разбираться самому с вещами, кото-

рые уже не раз, в истории мысли чело-

веческой, были «разобраны», поняты и 

осмысленны. 

Знаю, как быть счастливым, но про-

тив меня космические силы: Самсара, 

Майя и карма всякая… 

 

Путь к ИСТИНЕ преграждает Кос-

мическая Иллюзия… 



 33 

Но! 

Все же, 

Немного ЛЖИ должно быть 

в Мирозданье! 

Чтоб «Я» могло существовать 

в своем самосознанье. 

Наверно это ЛОЖЬ, сражаясь 

с ЭНТРОПИЕЙ, 

И породила –  

множество суждений, 

Таких оригинальных, 

разных ваших – наших мнений… 

Поэтому так много 

в самосознании своем  

Наставников, учителей, 

вождей великих!…  

 

Должна быть глупость, 

тупость самомненья, 

Чтоб ТВАРЬ могла 

противиться ТВОРЕНЬЮ. 



 34 

Первая истина Будды должна быть 

понята, чтобы было на что опереться, 

и – думать дальше: СТРАДАНЬЕ 

ЕСТЬ!  

Оно – основа и предпосылка пони-

мания, но не оно ведет нас вперед, 

само страдание бессмысленно, весь 

СМЫСЛ только в ПОНИМАНИИ, в 

ОСОЗНАНИИ… 

Тогда и начинается ПОСТИЖЕНИЕ 

ИСТИНЫ – стремительный полет… 

 

Давайте думать дальше! Только 

вперед! – ВВЕРХ! 

 

 

 

 

 

 

 



 35 

ФИЛОСОФСКАЯ МЕДИТАЦИЯ 

 

Я собрался говорить о самом важ-

ном, думал поделиться с вами наибо-

лее ценным, что у меня есть… 

 

Но, если нет вина – истинного со-

держания, то остается одна – пустая 

тара. 

У меня есть множество пустых ве-

щей: мысли, образы, воспоминания… 

 

Книги пылятся на полках. Модели 

Вселенной, концепции Мироздания, 

как старые надоевшие игрушки, валя-

ются на полу. 

 

Я сижу посередине моей комнаты, 

окна занавешены, дверь закрыта, – и в 

этой комнате – ВЕСЬ МИР! Все про-

шлое помещается в ней, все мечты и 



 36 

представления о будущем где-то здесь 

– в углах этой комнаты. Все огромные 

пространства, далекие времена, кос-

мические расстояния – всему хватает 

места… 

 

Я знаю, что ничто никуда не де-

нется, мое тело спокойно сидит в 

кресле… 

 

А тот я, который может заняться то 

одной вещью, то другой идеей, сейчас 

ничем не занят, ни на что конкретно не 

смотрит. И поэтому пребывает в некой 

середине, из которой можно видеть 

все одинаково близко, если смотреть, 

не выбирая и не приближаясь, – смот-

реть особым боковым зрением, кото-

рое видит все сразу, пусть не четко, но 

в полном объеме во все стороны.  

 



 37 

Я знаю мою комнату, где какие кар-

тинки, где какие игрушки…. Пока я ими 

не занят, сами они не шевелятся, оста-

ются такими же и на прежних местах. 

Мне надоело переставлять! – пусть 

все будет так, как оно есть. 

 

Все слова, все мои возможные 

фразы я слышу одновременно, каким-

то особым «боковым слухом», и стара-

юсь ничего не выделять из общего 

шума. Я… 

«Я» – это тоже всего лишь слово, за 

которым образы, представления, вос-

поминания… – можно сдвинуть, убрать 

из середины, а его составляющие раз-

весить по стенам, расставить по уг-

лам… 

И тогда в центре комнаты оста-

нется один только воздух, – ничем не 



 38 

занятое сознание – содержание ли-

шенное формы.  

 

Можно ли отделить содержание от 

формы? Ведь соотношение не посто-

янно, и мы это прекрасно чувствуем: то 

множество форм и так мало в них со-

держания, то одна-две формы и – без-

дна содержания! Наверное, и весь мир 

– есть некая соразмерность между со-

держанием и формой. А бесконечность 

форм Вселенной вызвана бесконечно-

стью содержания. 

 

Математики говорят, что две беско-

нечности могут соотноситься друг с 

другом… Если их соотношение меня-

ется, то, в нашем случае, меняется ка-

чество и количество, – и движется все 

Творение. 

 



 39 

Думаю, что может происходить как 

бы два вида движения… 

 

Первое, когда содержание пыта-

ется исчерпать себя все новыми и раз-

ными формами, идет творение все 

большего числа вещей – количество. А 

направление такого движения – инво-

люция. 

 

Второе, когда некая форма вме-

щает в себя все большее содержание 

– эволюция. 

 

И вот появилась одна абсолютно 

совершенная прекрасная форма… 

 

И вместила она все бесконечное 

содержание. Может быть, это одно 

СЛОВО, но вмещающее в себя всю 

Жизнь Мира… 



 40 

Есть некое духовное содержание, 

наполнение, которое мы чувствуем во 

всех вещах. Его может быть меньше 

или больше, но, как правило, мы видим 

одинаково – «согласованная реаль-

ность». Поэтому так трудно передать 

новое чувство содержания, когда в ка-

кой-нибудь вещи мы открываем вдруг 

большую глубину. Всегда приходится 

учитывать некое определенное для 

всех соотношение количества и каче-

ства, формы и содержания. Ведь отно-

шение к миру, наше представление о 

нем, и наше в нем поведение опира-

ется на эту постоянную среднюю вели-

чину. 

 

На самом деле, соотношение не по-

стоянно, всегда колебания, бывают и 

очень сильные… 

 



 41 

Что происходит, когда ограничен-

ное количество вмещает в себя все 

большее, стремящееся к бесконечно-

сти качество? Страннейшие истории 

происходят тогда, и долго потом при-

ходится разбираться… 

 

Человек может вести себя удиви-

тельно, совершенно необъяснимо с 

точки зрения обычного мировоззре-

ния… 

 

Ведь если соотношение формы и 

содержания изменится, то, и вся кар-

тина мира станет другой. 

 

Почему-то считается, что ценность 

ума в его загруженности, видимо ска-

зывается привычка ценить количество 

(считать деньги), – бедный ум! Все но-



 42 

вые и новые факты, информация и ин-

формация – все какое-то неосмыслен-

ное, не усвоенное, в каком-то полупе-

реваренном виде, и уже привычные 

беды от привычного переедания…  

 

И, заметьте, чем ниже качество ве-

щей (идей, мыслей), тем с большей 

охотой их раздают. Всякие ненужные 

вещи всегда всучивают самым наглым 

образом, вторгаясь, мучая, не имея ис-

тинных ценностей, создают мнимые 

путем пропаганды, рекламы… 

 

А может быть все наоборот? Самый 

ценный ум – пустой ум! То есть не за-

нятый сам собой, и поэтому готовый 

действовать, решать, помогать… 

Что не дает вам жить? Хорошо бы 

раз и навсегда разрешить «проблему», 

и пойти вместе встречать Солнце. 



 43 

Долго ли вы сможете любоваться 

Природой, и переносить это беззабот-

ное состояние? Почему человек изба-

вившись от одной заботы, тут же нахо-

дит другую? 

 

А ведь как прекрасны моменты, ко-

гда, освобождаясь от своего частного, 

ум открывается ВСЕОБЩЕМУ! 

 

КРАСОТА – это такое ВИНО, даром 

и сколько угодно. Вот восходит 

Солнце, наливай, пей, если есть 

тара… 

 

Но! Тары нету. Почему нет пустых 

сосудов, почему люди переполнены 

собой? Как там у Лермонтова? – «Тот 

самый человек пустой, кто весь запол-

нен сам собой». Может быть, природа 

и не терпит пустоты, но человек! ради 



 44 

КРАСОТЫ мог бы и потерпеть. И со-

здать в себе необходимую СВЯЩЕН-

НУЮ ПУСТОТУ. 

 

Где, то ВИНО, которое утолит 

жажду? Где, тот СОСУД прекрасный, 

чистый, который вместит ИСТИНУ, 

Живую, Всемогущую, Все ведаю-

щую…, готовую придти на помощь и 

мгновенно решить любую «проблему», 

что бы ни что не мешало любоваться 

Солнцем.  

 

Хорошо видеть Солнце мне уда-

ется во время глубокого напряженного 

вдоха, когда смотрю прямо в него, та-

раща глаза, которые тоже вдыхают, но 

свет! и этот дивный цвет зеленый… 

Но это уже не медитация, а концен-

трация… 

 



 45 

ИСКАТЕЛЬ ИСТИНЫ 
 

Искание Истины! – самое глубокое 

и самое страстное желание и состоя-

ние Человека. 

В нашей жизни это открывается – 

вдруг! Случается всегда неожиданно, – 

Так же как – Любовь. 

 

Мне и самому как-то странно при-

знаться вдруг, что я – Искатель Ис-

тины…  

Но, рассуждая снова, стараясь 

быть критичным, ироничным и вновь с 

полной серьезностью отвечая на во-

прос – чем я с большим постоянством 

занят, чему готов посвятить жизнь, по-

вторяю – Истине.  

Да и что в этом странного? 

Ведь сказано, что сначала – Бог, а 

остальное – приложится…  



 46 

И служить надо одному Богу, а не 

«двум господам». Ведь я пишу с боль-

шой буквы Истина – «что есть ис-

тина?»…  

Не что, а – Кто, Бог есть Истина, ис-

кать Истину – искать Бога. Говорю 

определенно, чтобы не было пута-

ницы: Истина значит для меня – еще 

одно Имя Божье.  

Имя не Он Сам, имя – это дверь, в 

которую можно стучать. Вот я и стучу… 

Но я ведь человек здравомыслящий, 

рассудительный, и поэтому – никакой 

«палаты №6», хотя иногда бывает, за 

неимением более разумных средств, – 

стучу лбом – Господи, помилуй! Ведь – 

жажда, ищущий не имеет, само иска-

ние свидетельствует…  

Но все же, искатель Великого Со-

кровища уже чем-то богат: мечтой, ро-

мантикой, каким-то отсветом еще не 



 47 

найденного золота. Главное то, что он 

верит, и поэтому посвящает поиску 

всю жизнь.  

Значит – я верю в Бога.  

Так что, ничего особенного в своем 

искании я не нахожу, кроме одного – 

веры в Бога. Является ли Вера чем-то 

особенным? Я спрашивал многих, и 

многие мне отвечали, что верят…  

Единственное, что меня всегда 

удивляло: почему человек, говорящий, 

что верит – не ищет? По-моему, одно 

естественно вытекает из другого… 

Ведь если человек знает, что есть 

Несравненное Сокровище, то…  

Надо искать… Худо ли бедно, ищу, 

а с недавнего времени осознанно – 

цель жизни поставлена. И, конечно, 

надеюсь на вашу помощь. Я всегда 

мечтал о самом большом походе. 



 48 

Снова с друзьями – вперед, к прекрас-

ной цели…  

Материя и Дух, материал и Тво-

рец… – это, как две руки Господа, а 

между ними весь Мир, все формы. Ма-

терия не может быть чем-то иным, 

если она выдерживает прикосновение 

Духа, – материал всегда достаточно 

тверд и ждет равного по силе творца.  

Кто я здесь – материя или Дух? Ко-

гда духовное пребывает во мне, то я 

могу творить и творю себя, а когда пре-

обладает материальное, то все творят 

внешние обстоятельства. Что-то про-

исходит, что-то случается, а в резуль-

тате – понимание…  

Понять – значит измениться, пони-

мание – самое ценное внутреннее до-

стояние. Оно – венец всех мук и стра-

даний и, может даже, самой жизни.  



 49 

Обычно понимание приходило ко 

мне в силу обстоятельств внешних, 

они загоняли в угол, заставляли ду-

мать, страдать, напрягать душевные 

силы и – понимать. Видимо, сам я, по 

собственной воле, ничего не хотел по-

нимать…  

А разве нельзя напрягать волю, ра-

ботать над собой и размышлять после-

довательно в силу обстоятельств внут-

ренних? Ведь есть и жажда духовная. 

Неужели она не так сильна, чтобы вы-

звать напряжение, достаточное для 

понимания…  

Итак, я могу рассказывать о том, 

что понял… Еще я могу описать те об-

стоятельства своей жизни, которые за-

ставили меня понять.  

Высшая победа обстоятельств – за-

гнать человека в такой тупик, из кото-

рого есть только один выход – Бог.  



 50 

Однажды я оказался в таком тупике 

и понял… Все мое понимание можно 

выразить такими словами: Бог Есть!  

А еще я пытался рассказать о тех 

обстоятельствах, которые подвели 

меня к этому…  

Но вот если бы! На страницах книги 

создать такое «обстоятельство», кото-

рое могло заставить читателя пережи-

вать и думать, и пришло бы к нему по-

нимание…  

Вряд ли мне по силам такое худо-

жественное произведение…  

Произведение искусства – это та-

кое, искусственно созданное, обстоя-

тельство, переживая которое, человек 

получает понимание истинное.  

«Нарисуй мне барашка!» 

Маленький Принц увидел своего 

барашка через дырочки в ящике…  



 51 

У меня есть, нечто настоящее, ис-

тинно ценное – то, чем бы я хотел по-

делиться со своим другом, но не полу-

чается, – я не писатель и не поэт… 

 

И все же, ящик я могу нарисовать, а 

каждая фраза, каждая попытка сказать 

– будут теми дырками, через кото-

рые…  

Может ты, Мой Друг, увидишь нашу 

с тобой Истину! 

 

 

СВОБОДА 

 

Бог дал человеку свободу воли… 

Никакой свободы воли у машины 

нет, у системы, у структуры, у твари… 

Здесь будущее полностью определено 

прошлым, – все можно просчитать 



 52 

наперед, достаточно знать пара-

метры… 

Человек свободен, когда в нем Бог, 

свобода дана для проявления Боже-

ственного начала, и ОНО есть в чело-

веке, раз воля свободна. 

 

Сколько Бога – столько и сво-

боды. 

 

Богу нужен Бог, и на меньшее Он 

вряд ли согласится… 

Бог творит Сам Себя… 

 

Человек – существо сложное, в нем 

так много всего разного, и все имеет 

свои собственные желания… 

Кому дать свободу – желудку? 

Ясно, что такая свобода не доведет до 

добра…  



 53 

Свобода для человека не есть хаос 

из всех его противоречивых желаний и 

хотений. В человеке должна быть чет-

кая иерархия ценностей. И первая 

сверх ценность – Бог. Поэтому, сво-

бода для человека, – это, прежде 

всего, – 

 

Свобода Богу! 

 

Моя метафизика – это движение 

ума навстречу сердцу. 

 

Построения ума проверяются чая-

нием сердца, сокровенным жела-

нием… 

Ведь в сердце – ВЕРА! – Воспоми-

нание о БОГЕ… 

 



 54 

Я думаю, что в Мир, к своему творе-

нию, Бог приходит изнутри, через чело-

века, через наш разум, наше самосо-

знание… Поэтому и возникает уни-

кальность «я» для самого себя… 

Изнутри из глубин приходит Бог, 

чтобы посмотреть на свое Творение… 

Он смотрит через наш ум, через 

наше чувство, через все наше суще-

ство… 

Ему нужен совершенный Человек, 

прозрачный, как кристалл – АЛМАЗ! 

Надо убрать с дороги все мутное, гряз-

ное, частное, глупое, все личностные 

перекосы… 

Чем лучше Бог видит, тем больше 

ЕГО здесь, сейчас! И ОН проявляет 

Свои абсолютные свойства: и всемогу-

щество, и всеведение…  

Хотите знать – каков Бог? Не ме-

шайте ЕМУ смотреть!  



 55 

СТРАХ И УЖАС 

 

Главное отличие страха от ужаса в 

том, что ужас иррационален, сопряжен 

с неведомым, поэтому открывает нам, 

как сказал бы Хайдеггер, – просторы 

Ничто.  

Этот простор, эту невозможную пу-

стоту мы, чтобы вынести, будем пы-

таться заполнить рациональными 

страхами, – всю жизнь искать объясне-

ние, – конкретный страх перед извест-

ной вещью вполне переносим: не ходи 

во двор, где злая собака…  

Но Ничто всегда есть, т.к. всегда 

есть – Смерть!  

Ее во все времена люди пытались 

рационализировать, приручить, запол-

нить образами, заменить адом и 

раем… – все, что угодно, только не 



 56 

другое абсолютно неведомое, которое 

к тому же всегда так рядом… 

Также и с Богом! 

Его Непостижимое Присутствие, ко-

торое к нам ближе, чем Смерть, или 

даже ближе, чем мы к себе сами, не 

дает жить обычной повседневной ме-

лочью, и мы пытаемся убрать Его из 

нашего сейчас, из нашего здесь, – по-

селить на небесах, запереть в церкви и 

проч. – и прочь … 

 

 

ПСИХИЧЕСКИЙ АТОМ 

 

В области охватывания всего су-

щего спокойным сознанием нет никого 

и ничего другого, чуждого моему созна-

нию: другой и другое для меня искус-

ственно выделены и разграничены, и 



 57 

удерживаются напряжением моего же 

сознания. 

 

Реальность другого переживается в 

действии, в страдании восприятия, но 

это восприятие, как правило, вещей 

близких, далекие галактики так и оста-

ются в сфере воображения, тем более 

– представление о Боге. 

 

То, что впивается в кожу, слепит 

глаза, оглушает ударом и звуком – вос-

принимается как проявление другого. 

Но только в момент действия, а потом 

это становится объектом моего созна-

ния – субъективным элементом, под-

чиненным игре чувств и воображения. 

Но в этом воспринятом, в реально 

пережитом всегда остается некое объ-

ективное зерно, что проявляется в его 

своеволии, в силе воздействия на все 



 58 

остальное мое сознание – психический 

атом! 

Особенно когда дело касается че-

ловека, его психический атом живет и 

здравствует. И чем сильнее были пе-

реживания, связанные с этим челове-

ком, тем чаще и ярче он проявляется, 

– и снится, и можно поговорить, или, 

вдруг, что-то делаешь так, как бы он 

сделал… 

Объект тем лучше познается и бе-

рется, становясь субъективной частью 

сознания, чем сильнее его действие и 

мое – сознательное творческое дей-

ствие, направленное на его познание. 

Значит, чтобы познать Бога, если 

Он меня не тревожит, то я сам должен 

действовать и так, чтобы реально кос-

нуться… 



 59 

Как действовать, чтобы проявилось 

истинное ДРУГОЕ, а не мое воображе-

ние? 

И кто действует? 

 

Наверное, искать и действовать мо-

жет только ЕГО – психический атом, 

который изначально уже есть в чело-

веке – Искра Божья! 

Бог посредством человека познает 

сам себя? 

 

 

 

ВОЗЗРЕНИЕ НА МИР 

 

Когда-то, читая Альберта Швей-

цера, этику «благоговения перед жиз-

нью» во всех ее проявлениях… – я 

наткнулся на его суждение о том, что 



 60 

главная задача человека – «вырабо-

тать в течение жизни свое собственное 

МИРОВОЗРЕНИЕ». И надолго заду-

мался. 

 

К чему мне мое собственное, разве 

оно будет лучше уже существующих 

мировоззрений? 

Гениальные философы «всех вре-

мен и народов», учителя и основатели 

мировых религий, теософы и антропо-

софы, наши родные русские фило-

софы… 

Ими всеми, на протяжении всей ис-

тории человечества, были вырабо-

таны такие цельные, всеобъемлющие 

Воззрения на Мир. 

И со многими из них я знаком, и вос-

хищаюсь ими! 

 



 61 

Но, все же, какое из них мое и, во-

обще, есть ли у меня – мое личное ми-

ровоззрение? 

 

При дальнейшем исследовании 

оказалось, что все, что я мог бы 

назвать моим мировоззрением, носит 

случайный, «механический» характер: 

окружающий социум, люди, учителя, 

которых не я выбирал, так же и с кни-

гами… 

И, главное, откуда я смотрю на этот 

мой хаотический внутренний мир, с ка-

кой позиции? 

 

Вот тут и начинается – осознание. А 

также, осознание моего сознания – 

того моего удивительного взгляда, ко-

торый смотрит на все сразу, на весь су-

ществующий мир! 

 



 62 

И нет никакого другого мира, кроме 

мира, созерцаемого мной, все предпо-

лагаемое и мыслимое другое – тоже 

только в моем сознании и мной созер-

цается. 

 

По всему по этому, никто кроме 

меня одного… 

 

Никто, кроме тебя одного (если я к 

тебе обращаюсь, кто бы ты ни был) не 

знает, не может, не чувствует ни 

больше, ни глубже… – нет никого 

больше тебя, твой мир огромен, узна-

ешь новое – еще больше станешь. И о 

Боге только ты в данный момент тво-

его времени знаешь все. 

 

Я не буду описывать дальнейшие 

мои рассуждения, если ты понял, о чем 



 63 

это, попробуй додумать сам, тем бо-

лее, что путь осознания неповторим и 

уникален для каждого человека, что 

видно из истории уже созданных миро-

воззрений. 

Меня эти раздумья и упражнения 

ума вернули назад к Швейцеру, и я по-

нял, что он был абсолютно прав! 

Главная задача жизни человека и 

есть – выработать свое собственное 

мировоззрение, – Воззрение на Мир. 

И найти в себе Того, Кто на весь 

этот Мир смотрит. 

 

 

СПРАВЕДЛИВОСТЬ 

 

Справедливость есть! – т.к. есть 

Бог, она торжествует всегда и всюду, 

совершенная, абсолютная… 



 64 

Чтобы в этом убедиться, доста-

точно ответить все на тот же вопрос – 

каков Бог? 

Сначала – Бог есть! а потом, – а 

дальше, – каков Он? Искренний ответ 

находится в глубине сердца, это ре-

зультат и напряженных раздумий, и 

страстного переживания. Это горячий 

ответ: и сердце горит, и голова, он не 

вызывает сомнений, он стал понима-

нием – нерушимым внутренним досто-

янием. 

Живое присутствие в душе этого от-

вета, и дает право отвечать на такие 

вопросы, ведь моему знанию – каков 

Бог, не противоречит только то, что – 

справедливость есть! Это вне всяких 

сомнений, а вот как она осуществля-

ется? Я думаю, что существует как бы 

два способа примирения… 



 65 

В каждый момент времени, в каж-

дом событии осуществляется Боже-

ственная справедливость. Что бы ни 

происходило, если глубоко всей душой 

мы сопереживаем… Главное, не быть 

внешним оценивающим наблюдате-

лем, ведь справедливость это то, что 

касается лично нас. 

Все дело во взаимоотношениях. В 

Космосе нет ничего безличного, ника-

ких безличных сил. Сначала есть кто-

то, потом его излучение, самовыраже-

ние, и в результате – форма, дей-

ствие… 

Получается, что всегда за все кто-

то в ответе. И чтобы его понять, чтобы 

его простить, чтобы его полюбить, и 

вместе с ним Бога, – довольно единого 

мига. 

А вот если был пропущен мгновен-



 66 

ный ответ, то справедливость востор-

жествует во времени. Не сейчас, так 

потом, не в этой жизни, значит в дру-

гой… 

И, без сомнения, есть Ад и Рай, 

ведь главное – справедливость, кото-

рая обязательно должна осуще-

ствиться. А все другие миры, измере-

ния… Да, сколько угодно, до полного 

всеобщего удовлетворения. 

 

 

ХОЧУ! 

 

Чего ты хочешь? Нет страшнее во-

проса. И жалок, и мелок, и смешон лю-

бой ответ. Вот придет Всемогущий Гос-

подь и спросит… 

Насилие, ненависть, войны… – и 

все, что мы называем злом, происхо-

дит от раздирающего мир вопля: 



 67 

«Хочу!» 

Будем смотреть вглубь, в корень, 

ведь, когда перед Богом…  

Что останется от всех наших 

«хочу»? Может мы в праве сказать: 

«Хочу любить!» или «Хочу счастья», 

или даже:  

«Хочу Бога»?  

Или, выражаясь поэтическим язы-

ком капитана Лебядкина: «Законных 

жажду наслаждений»… 

Если мы так и скажем, то – бездна! 

Страшная темная пропасть… 

Я долго стоял на краю и знаю, что 

«хочу» и «люблю» исключают друг 

друга, их нельзя соединить. Всегда 

одно из двух: или – хочу, или – люблю, 

или без Бога, или с Богом. 

Бог есть! – значит, Он есть здесь, 

теперь, сейчас. Настоящая Вера не 



 68 

ждет и не вспоминает, а молится сей-

час, кто любит, тот любит здесь, те-

перь, немедленно… 

А как же жажда, жажда духовная? 

Жаждешь? – Пей! Надо шагнуть в про-

пасть, от – «хочу» к – «Люблю!» Пусть 

нет пути, но есть – Милость Божья.  

И когда идешь над бездной, то уже 

невозможно хотеть, ничего нет, – ни-

чего важного, кроме молитвы.  

Господи, помилуй! 

 

 

ДАВАЙТЕ ДУМАТЬ ВВЕРХ! 

 

В этом лесу мыслей наш ум, как 

обезьяна, скачет с дерева на дерево, 

то вверх, то вниз. В Индии ум так и 

называют – Чита… 

Лучше уж быть бабочкой, чем фи-

лософом, ведь главное – подняться 



 69 

вверх. Давайте будем думать вверх!  

Это очень просто, первое мы уже 

сделали: сказали, что – Бог есть! А те-

перь и дальше, при каждом выборе 

мысли и самого пути размышления, бу-

дем основываться и исходить из того, 

что – Бог есть. Тогда мысль будет под-

ниматься в Небо и там, в вышине рас-

кроется прекрасным цветком… 

Чем выше мы поднимаемся, тем 

больше света, тем подвижнее, тоньше 

и совершеннее мысль. И вот, достигая 

Неба, мы говорим единственно верные 

слова… 

А дальше – цветы: живые, боже-

ственно прекрасные… Их нельзя со-

рвать и перенести сюда, под полог 

леса, – они увянут, я пробовал, оста-

нутся тени… 

Но художник, видевший эти цветы 

там, попытается вырастить их здесь… 



 70 

А еще выше, над цветами – атмо-

сфера – последняя защита от ослепи-

тельного Света. Ведь только КРА-

СОТА, которая над нами, защищает 

нас от ГЛАЗ, не терпящих уродства и 

лжи. 

И после любых самых прекрасных и 

правильных слов, есть еще минимум 

два слова, без которых никакая правда 

не выдержит Его Взгляда: Господи, 

благослови! 

 

 

ЧУДО  

 

Миром движет сопротивление 

Любви. Отсутствие сопротивления – 

Чудо! 

Все, что делает Любовь, это – Чудо, 

ведь нет другого способа делать без 

насилия, вне насилия… 



 71 

А всякие дела небывалые, необъ-

яснимые, тем более, если они урод-

ливы – вторжение. Дела бесовские – 

волевое нарушение законов, и тогда 

«чудо» – еще худшее насилие. 

 

Чудо! – это очень просто: не со-

противляйтесь Богу, – и будет… 

 

Но загвоздка в том, что Бог приду-

мает Чудо почудесней всех наших сме-

лых фантазий… Мы же хотим своего 

Чуда и своих чудес, всяких там – пара-

психических… 

Чем больше хотим, тем больше 

наше сопротивление… И возникает – 

ВРЕМЯ. 

Время это – мера нашего сопротив-

ления Богу. 

Две тысячи лет – СОПРОТИВЛЕ-

НИЕ… 



 72 

Вместо Любви – ВРЕМЯ, вместо 

Блаженства – СТРАДАНИЕ… 

 

 

 

ПРАВДА 

 

Существует своя, личная правда, 

та единственная, которую человек по-

лучает от пережитого, осмысленного, 

прошедшего через душу события. А 

есть не своя, чужая правда о мире, о 

том, что в нем происходит, о законо-

мерностях, и прочее – то, что нам рас-

сказывают…  

Они-то пережили сами, эти рассказ-

чики, то, о чем говорят? 

Как правило, так называемая, объ-

ективная правда – есть самое пошлое 

и общее толкование событий. Все без-



 73 

думные безумные суждения происхо-

дят от «фактов», которые не прошли 

через сердце и разум человека. Истин-

ный наблюдатель – не тот, кто смотрит 

со стороны и безучастно: ведь самый 

истинный наблюдатель – Дух Божий, 

который находится всюду и в центре 

всех событий… 

Только ЕМУ принадлежит БЫТИЕ, 

а нам – настолько, насколько мы при-

общены – событие. Видеть бы Руку Бо-

жью и участвовать в Его Бытии – вот 

истинное событие! Если с Богом, то 

вся жизнь была бы – одно прекрасное 

событие. 

А мы держимся за безбожную урод-

ливую правду, с такой же силой, как за 

свое «я». Вас не удивляет, почему че-

ловек чтит за правду нечто ужасное, 

страшное, ввергающее в отчаяние, не 

дающее дышать? Из-за уважения к 



 74 

другим людям, к их правде? Но почему, 

такое не уважение к Богу и к Его 

Правде?… 

Существует Правда Божья, един-

ственно настоящая, вне споров и со-

мнений – ЛУЧШАЯ ПРАВДА. 

 

Что я могу сказать о Правде Бо-

жей? 

 

Помню, я так долго и мучительно 

размышлял о грехе… 

А куда грехи деваются, когда ОН их 

прощает? Как это ОН несет все наши 

грехи? 

И вот однажды, когда Бог принял 

мое раскаяние, тогда, когда я так 

быстро бежал, – уж если в прошлой 

жизни и был верблюдом, то, конечно, 

дромедаром: дромус камелус – быстро 

бегающий верблюд. 



 75 

Тогда!.. 

Тогда я так быстро бежал, потому 

что меня ждали ВСЕ ЛЮДИ, а ждали 

потому, что без меня не могла осуще-

ствиться Всеобщая Радость, судьба 

Вселенной зависела от одного меня. Я 

был самым последним, самым негод-

ным пассажиром, из-за которого стоял 

ВЕСЬ ПОЕЗД. Но меня ждали, – 

ждали, потому что я понял: 

Все плохое в Мире только из-за 

меня одного!  

И – бежал, как дромедар… 

Я понял, что Всемогущий Творец 

может не только прошлое переделать, 

но и всю Вселенную, в единый миг, со-

здать заново – новую, прекрасную и со-

вершенную… 

И Поезд уже гудел, и ВСЕ пришло в 

движение – НОВОЕ ТВОРЕНИЕ НАЧИ-

НАЛОСЬ… 



 76 

Вот я и бежал, чтобы успеть, бросив 

все свое ЗЛО и, разбрасывая на бегу 

оставшееся ДОБРО, чтобы было легче 

бежать… 

И когда не осталось моей правды, а 

вместе с ней – и моего «Я», тогда при-

шла ПРАВДА БОЖЬЯ, и мое бытие в 

НЕЙ было – величайшим моим СОБЫ-

ТИЕМ. 

Целый ДЕНЬ – одно Событие… 

 

Есть новая чудесная жизнь в новой 

совершенной Вселенной, где найдется 

место и для нас со всеми нашими по-

трохами, если мы оставим свою и чу-

жую правду, какой бы важной она нам 

ни казалась, как бы ни была нам до-

рога, – оставим и скажем: 

 

Господи! да будет ПРАВДА 

ТВОЯ! 



 77 

 

Ведь есть – БОЖЬЯ ПРАВДА! Кото-

рая несравненно лучше даже самой 

фантастической и смелой мечты… 

 

Я всегда любил мечтать, фантази-

ровать… 

А еще, я всегда рассказывал ле-

генды о моих друзьях, – такие краси-

вые необычные истории, где и сам я – 

герой легенды… 

Помните наши восхождения в горы 

и сплавы по рекам, рекордные пере-

ходы, скитанья в лесах, землянку на 

Илети? А сколько действительно чу-

десного и удивительного случилось с 

нами за это совместное путешествие, 

которое я называю – Самый Большой 

Поход! 

Почему так живучи легенды и 

мифы? Почему искусство? Почему 



 78 

есть стремление рассказывать о 

жизни, переосмысливать жизнь, пыта-

ясь отыскать то ГЛАВНОЕ, что устоит 

и перед самой ВЕЧНОСТЬЮ. Откуда 

это стремление создавать ценности, 

шедевры, придумывать абсолютные 

истины и незыблемые законы? 

Вот придет Всемогущий Господь, 

ХОЗЯИН и ТВОРЕЦ Мира, что тогда 

соизмерит нас с Бесконечным? Какая 

наша форма или формула, какая идея 

или мысль, какая – наша правда? Вот 

придет Всемогущая Радость, Любовь и 

Правда, – куда тогда мы денем наш 

злобный мир?!  

И, наверное, мы правильно делаем, 

что творим прекрасное, мечтаем на 

полную катушку, фантазируем возвы-

шенно. И во всем, что происходит, 

ищем глубочайший космический 

смысл. 



 79 

Добро легче, чем зло, и будет, 

что раздавать на бегу… 

 

Давайте создадим, напрягая все 

силы, такую нашу правду, которую бу-

дет не так стыдно отдать за Истину! 

 

 

КОГДА ВСЕМИРНЫЙ ПОТОП 

Китам ковчег не нужен 

 

Была такая статья, кажется, в жур-

нале «Знание – Сила», о том, что 

мыши неделями жили под водой и во-

дой дышали при давлении в 200 атмо-

сфер. Это соответствует глубине в 2 

км, там, быть может, можно жить, вды-

хая воду, ведь – парциальное давле-

ние… 

Представьте, утонул человек, – 

сколько утонуло на такой и большей 



 80 

глубине за время мореплавания? – и 

не умер, очнулся на дне, дышит, все 

помнит… 

И вот, идет он по дну морскому, 

ведь надо что-то делать, если живой… 

И вдруг… 

А там, еще дальше, еще что-то све-

тится и мерцает. Да это целый город, и 

люди уже идут или плывут к нему 

навстречу… 

И так далее – научно-фантастиче-

ский роман, который я не стал писать… 

Мне сейчас не до романа, – о самом 

наболевшем, о самом главном, хоть 

как-нибудь, суметь бы рассказать… 

 

Многие говорят, что знают: и как 

жизнь прожить, и что делать, и кто ви-

новат… 

Я не знаю ни путей, ни способов. 

Однажды посетившая меня Благодать 



 81 

ушла куда-то за пределы этого мира. И 

я тоже хочу туда, не знаю куда.  

Но пока Она была со мной, я успел 

кое-что понять. И это есть – мое истин-

ное достояние, которое никто не отни-

мет, и которое всегда работает… 

Главное – понимание! Если, напри-

мер, человек понял, что нельзя воро-

вать, то он уже не украдет, если чело-

век понял, что нельзя убивать… 

Мы можем многое знать, о многом 

рассуждать, но, поступать мы будем, – 

соответственно своему пониманию. И 

как печально видеть, что до сих пор 

еще не поняты самые простые вещи! 

Вся эта толпа торгующих, но ничего 

не созидающих… Что они уже поняли?  

 

А ведь Господу не все равно… 

 



 82 

Всевидящий, Всезнающий, Он по-

пущает, и не отнимает свободы воли, 

но! – Всемирный Потоп! 

Мы видим и радугу в небе, и пом-

ним, что «не будет более вода потопом 

на истребление всякой плоти»… 

И все же Мир тонет, и дышать все 

труднее. 

Все корни и основания уже затоп-

лены, все истинные ценности брошены 

и лежат на дне. 

 

Мир затопляет некая субстанция, 

от которой все бегут в паническом 

ужасе. И лезут по головам друг друга – 

туда, на поверхность сознания, где, не 

смея глубоко думать, скученные, нена-

видящие, они, чтобы отвлечься от 

ужаса своего положения, – безум-

ствуют… 



 83 

Эта субстанция не вода, но она Бо-

жественного происхождения, поэтому 

и вызывает ужас панический.  

Бог попущает, но далеко не равно-

душен к тому, что мы творим. И в ответ 

на безобразие изливает Печаль, – 

«разверзлись все источники великой 

бездны, и окна небесные отворились». 

Печаль! всюду Печаль, ОКЕАН 

Печали… 

 

А над бескрайними просторами, тут 

и там, торчат острова Сухой Злобы. На 

них живут сухие люди, которые ничего 

не хотят понимать и очень редко пла-

чут… 

А те, кто не бежал, кто не расстался 

с корнями и основаниями, с истинными 

ценностями?… 

Мой им поклон! 

Они – КИТЫ-ПЕЧАЛЬНИКИ. 



 84 

Они научились нырять, и даже жить 

там, в безграничных глубинах. Они не 

боятся намокнуть, и пусть льются 

слезы! Главное, они научились ды-

шать всюду проникающей, все соеди-

няющей Печалью. 

 

И это самое важное дело на свете – 

дышать Печалью, превращая ее в 

Любовь.  

 

 

ИГРЫ ЗВЕЗДНЫЕ 

 

Отец и Сын – мечи скрестили… 

Мирить, и мерить будет Дух… 

А виноват всегда – Четвертый… 

О, Игры Звездные!… 

 

Четвертый – это гордыня, Пятый – 

это гортыква, а Шестой – горарбуз… И 



 85 

т.д. – прочие овощи, фрукты и ягоды, 

которыми, – как говаривал Г. Гурджиев, 

– питается Луна. 

 

Один я, я один, и Бог тоже один… 

 

Вот мы и разговариваем друг с дру-

гом… 

Люди научились считать и приду-

мали магию чисел, которая бесконечно 

отделяет меня одного от одного Бога… 

Один, два, три, а после четырех – 

беспрерывный ряд чисел, и чем 

больше число, тем меньше его часть и 

место в едином космосе. 

Куда уж мне, шестимиллиардному 

какой то энной планеты невесть какой 

галактики, до Единого, до Одного, до 

Первого… 

 

Когда так много, как далеко до Бога! 



 86 

Отсюда появились все эти тре-

угольники и пирамиды, я здесь среди 

многих внизу, на уровне десятизнач-

ных цифр, есть другие, кто с пятизнач-

ными номерами – они ходят выше, а 

кто-то считает себя совсем не боль-

шим числом – всего легион наверху…  

Треугольник – символ магии. Маг 

создает пирамиду своих достижений, и 

в треугольник вершиной вверх низво-

дит треугольник вершиной вниз – сим-

вол встречных космических сил, полу-

чается – шестиконечная звезда… 

Но пирамида всегда мала. И строят 

новую великую пирамиду: из простых 

разных людей вытесывают одинако-

вые кирпичи для основания, потом 

одинаковые – для второго уровня, все 

тщательнее обработанные и отшли-

фованные идут для пятого уровня, ше-

стого… 



 87 

Такова Вселенная вне Любви, 

где все – мерою и числом… 

 

Камень неправильной формы не го-

дится в дело каменщиков. Его попыта-

ются подровнять и приспособить, но 

если он слишком тверд, то отбросят к 

другим таким же друг на друга не похо-

жим камням.  

Дело каменщиков – сравнять изна-

чально неравных, скрепить цементом 

власти, и тогда встанет на вершине пи-

рамиды СВЕРХЧЕЛОВЕК… 

Первый аркан Тарота: этот маг или 

супермен правую руку с палочкой под-

нял к небу, а левую опустил вниз. Пра-

вой берет – так прямо и говориться – 

собственной властью, символ – палка, 

а левой сбрасывает нам то, что уже ку-

шал сам… 



 88 

Но! Следуя и дальше, – арифмети-

ческому принципу, мы увидим, что лю-

бой такой сверхчеловек – только кир-

пичик в основании другой пирамиды с 

множеством уровней… 

А до Бога все так же бесконечно да-

леко… 

Почему же тогда лезут вверх, ка-

рабкаются, такие усилия прилагают?  

 

Исключительно ради того, чтобы 

отбрасывать тень треугольной формы 

на тех, кто внизу. Как можно стать важ-

ным, если важен только Свет? 

Заслонить Свет собой. И чем 

больше будет тень, тем больше – вла-

сти и величия. Затмить собой других… 

Когда все стремятся затмить друг 

друга, – тьма получается непрогляд-

ная… 



 89 

Люди хотят считать и мерить. Но 

никто не может соизмерить себя с Бо-

гом, и поэтому соизмеряют друг с дру-

гом… – СОРЕВНОВАНИЕ, «тараканьи 

бега», кто больше, кто сильнее… 

Бывают соревнования – кто мень-

ший: гонки на звание самого смирен-

ного, самого доброго… 

Как ни прекрасны смирение и доб-

рота, но, когда в них соревнуются, – 

возникает множественность. Стоит 

принять участие в любом беге, тем 

боле – к совершенству, и уже готово 

твое место во Вселенной, и выража-

ется оно весьма большим числом, го-

раздо меньше единицы… 

 

Когда много – далеко до Бога. 

 



 90 

К Одному близок только Один, и 

кроме – есть Третий, который делает 

эту близость полной и совершенной. 

Мы же досчитались до огромных 

чисел, деля части на боле мелкие ча-

сти. – И все делим и делим неделимый 

Дух. 

Быть четвертым или пятым, или 

шестым… – значит вовсе не быть, не 

иметь истинного бытия. 

Четвертый – зло… 

Считать себя кем-то и каким-то, и 

вообще считать себя – это гордыня. А 

гордыня – это такая дыня, которой пи-

тается Луна. 

Дело в том, что в мире, который 

единое целое, все воспринимаемые 

нами вещи – части частей; вся кажуща-

яся множественность – это нестабиль-

ные узелки-сгустки единого движения-



 91 

потока. Отождествляясь с любой ча-

стью, мы становимся пищей для сосед-

него образования-сгустка. 

И всегда будем питаться за чужой 

счет, и кормить чужих – пока делим на 

свое и чужое. 

Практически для человека, если 

правильно мыслить, – все не его, все 

не наше, все не мое… 

В гордыне мы произносим «Я», 

«Мое», имея в виду некую часть еди-

ного космоса, и тут же видим, что эта 

часть полностью обусловлена окружа-

ющим миром, и существует какая-ни-

будь ЛУНА, которая ее, – мы думаем, 

что нас, – кушает. 

Надо не быть частью, исключить 

себя из всех структур, – надо отдать 

все, что мне не принадлежит! Один – я 

– я – один.  



 92 

Например, слова, с помощью кото-

рых я пытаюсь выразить мою идею, 

принадлежат Русскому языку – некой в 

себе связанной системе символов, 

тождественной мыслимому миру. Ис-

пользуя язык, я улавливаюсь уже су-

ществующей структурой, которая есть 

частное представление о мире наших 

людей в наше время. 

Бог дает все и говорит: «Вот!» – а 

люди говорят: «Вот я – вот ты, вот мое 

– вот твое, вот наше – вот ваше…» Я 

поверил людям, и возник мир со всеми 

его сложностями… Теперь я верю в 

Бога, и Богу верю… Есть ВЕРА, но 

осталось и недоверие… Весь мир – это 

мое недоверие… 

Надо бы убрать веру из всего мно-

жества вещей, – пусть ничего не будет. 

И отдать всю Веру – целиком Богу.  



 93 

Это так интересно и весело – со-

мневаться во всем на свете. Только бы 

в Боге не усомниться! А то снова при-

дется, внимая всякому вздору, стоять 

на ушах, ходить на голове по дорогам 

заведомо ложных мыслей… 

Мой Бог не деспот, не начальник, не 

мент… Он больше всех, больше беско-

нечности, но не хочет быть больше 

простой ЕДИНИЦЫ. И поэтому мои с 

ним отношения тоже выражаются 

очень простой формулой – «Один не 

равен одному». Перечеркнутое равен-

ство – КРЕСТ. 

Это символ Божественной Любви, 

соединяющей напрямую, преодолева-

ющей любые расстояния, разрушаю-

щей ненужные пирамиды и ложные 

структуры. 



 94 

Равенства не существует, но суще-

ствует Любовь и глубоко индивидуаль-

ные отношения одного с ОДНИМ. 

Кстати, не только изначально, но и 

в реальном окружающем мире – нет 

равенства. Нигде нет такого одного, 

для которого можно найти другого, ему 

равного. Всегда и всюду – один не ра-

вен одному, для любых вещей и объек-

тов. 

Чтобы начать считать и перейти к 

абстрактному числу, где допускается 

невозможное – (1=1), и даже – (2=2), 

мы пренебрегли самым ценным – уни-

кальностью и неповторимостью всего 

сущего. Если теперь нам видится что-

то одинаковым – равным, то это только 

по недостатку Любви, без которой ре-

шили обойтись, начав складывать и 

делить. 



 95 

Любовь знает, что смысл бытия в 

неодинаковости, в отличии одного 

неповторимого мгновения от другого, 

одной уникальной точки пространства-

времени от другой…  

Понимание! – психический фено-

мен: если задача действительно ре-

шена, мы это знаем точно, потому что 

приходит радость, восторг и полная 

уверенность. Когда я понял смысл кре-

ста, то ударил Свет, который остано-

вил движение ума, началось совсем 

другое движение, а мой ум приобрел 

свойства кристалла… 

 

И в центре Креста 

Вспыхнул кристалл,  

Несокрушимый алмаз – 

ДУХ ЧИСТЫХ ГЛАЗ… 

Причиной блаженного нерушимого 

покоя и абсолютного бесстрашия было 



 96 

– пламя, лесным пожаром бушевав-

шее в груди. Жаркий мощный огонь вы-

зывал неземное наслаждение, стена 

живого танцующего пламени, надежно 

от всего защищая, окружала мое лику-

ющее сердце.  

Небывалая ясность сознания омы-

вала глаза… 

Это кристалл! Чистый, прозрачный, 

драгоценный алмаз. И было у него та-

кое великое свойство: все входящее, 

то, что я видел и слышал, мгновенно 

становилось прекрасным, – так прояв-

лялась его сила, в этом была его ра-

бота. Он исправлял и просветлял все, 

на что бы я ни посмотрел. 

Длилось непрерывное чудо – при 

мне и через меня Дух творил Красоту. 

Я весь был открытым незамутненным 

глазом, через который Дух тек в Мир, 

или Мир перетекал в Дух… 



 97 

Я не могу объяснить это живое 

мощное разумное движение, свидете-

лем которого был. 

Но приходят и идут искушения, но-

вые впечатления, разговоры, приклю-

чения… – как только в систему включа-

ются новые параметры, детали, кото-

рые она уже не может вместить, не ме-

няясь – снова хаос и тьма, и мучитель-

ный поиск… Ведь приходится собирать 

уже другой кубик уже другого Рубика… 

Кристалл теряет прочность, стано-

вится жидким. Уже не свет в нем иг-

рает, а он сам медленно с трудом реа-

гирует, болезненно меняя форму… 

 

Дух любит Мир и хочет войти в 

него… 

 

Но на пути Света становится лжи-

вая система, ложная структура, да не 



 98 

одна, а многие – уровни пирамиды, – и 

каждая отбрасывает тень – все гуще, 

все чернее… 

А во тьме разводятся уродства и 

страдания… 

Дух только наблюдает: движущая 

сила систем – их собственные страда-

ния, которые суть – несоответствие и 

не равновесие части с другими ча-

стями и с целым. 

Но Дух хочет истинного порядка! 

 

Есть такая детская игра – «холодно 

– горячо»: прячут что-нибудь, а ты 

ищешь… Когда идешь не туда, кричат: 

«Холодно!» Когда приближаешься: 

«Тепло!» – потом: «Горячо, жарко!» А 

перед тем, как найти: «Обожжешься!» 

 

Вот бы обжечься! «Обожиться»… 

 



 99 

Когда система-структура встает в 

наилучшее для нее положение, Дух го-

ворит: «Да!» – и нет предела Радости, 

Блаженству и Любви. Окончательный 

порядок Дух наводит сам, – и такие 

творит чудеса… 

 

Если бы не хаос вокруг, если бы не 

недоверие, то я… То есть, система, о 

которой идет речь, не страдала бы 

снова и так ужасно – ведь кошмар 

несоответствия понимается только в 

сравнении. 

Страдание уйдет из мира лишь то-

гда, когда весь он и во всех своих ча-

стях примет идеальную форму, столь 

же идеальную, как идеален Творец. 

Гениальный художник творит пре-

красное… – идеальный Творец творит 

саму Красоту. Красота показывает 

нам, каков Творец.  



 100 

Красота вызывает напряжение 

Духа, а напряжение Духа удерживает 

Красоту. 

 

И камни застыли,  

Восхищенные красотой друг друга. 

А в Греческом зале: 

Достигнув красоты и совершенства, 

Они задумались… 

Когда додумают, то глубоко вздох-

нут 

И выйдут из музея. 

 

Диалог продолжается, «Один не ра-

вен одному», – всегда есть, о чем пого-

ворить… 

Пусть ОДИН неизмеримо высоко, а 

другой – глубоко внизу, но их соеди-

няет двойной поток – туда и обратно, – 

двойная мысль… Разделяющий и со-

единяющий Дух тоже имеет, как бы два 



 101 

реагирующих и регистрирующих по-

тока – мы тоже творим мир… По всему 

этому мое уравнение: «ОДИН не равен 

ОДНОМУ» – и получило форму КРЕ-

СТА… 

КРЕСТ – символ ИСТИНЫ, побеж-

дающей страх, страданье и разобщен-

ность с Богом.  

 

Иисус Христос!  

Быть Одним – значит быть в Нем. 

Человек может быть Богом, так как Бо-

гочеловек уже есть – свершилось! 

Вот и получается, что все мое но-

вое знание, которое я приобрел за 

годы поиска истины, выражается 

двумя словами – Христос Воскрес! 

Наконец-то дошло… 

Материя полностью подчиняется 

Духу, т.к. никакой такой отдельной ма-

терии нет, – есть Дух, удерживающий 



 102 

форму-структуру, возникшую в резуль-

тате беседы Отца и Сына. Мир Словом 

был сотворен, Словом удерживается, 

Словом создается заново каждое 

мгновение… 

«Звук-удар, еще один, и еще…» – 

это импульсы, творящие мир… 

Бьется и бьется Сердце Мира… И 

каждый познанный миг сменяется но-

вым твореньем, не иначе, как через 

Бога и Его Слово, – все и всегда – по 

воле Божьей. 

Разлукавилась разлука, 

Но лукавству не поверю… 

Разлучать лучи не буду – 

Пусть лучатся неразлучно… 

 

ОДИН – Я – Я – ОДИН 

 

 

 



 103 

МОЙ БОГ 

 

Самое главное – это само пережи-

вание в его чистом первозданном 

виде. Только прямое свидетельство 

без послемыслей, без фантазий, без 

попыток как-то сопоставить с чем-то 

известным, – будет иметь непреходя-

щую ценность. Все мои конструкции 

шатаются, могут и рухнуть, а вот ОС-

НОВАНИЕ – остается неизменным. 

 

Мое Основание – это то самое, не-

вообразимой силы переживание, – тот 

мой Великий День… 

Моя вера в Бога, и сам вопрос: ка-

ков Он для меня? – все идет оттуда. Я 

уже не могу усомниться в ЕГО суще-

ствовании, как, например, не могу со-

мневаться в существовании близкого 

друга. Но друга, с которым не один пуд 



 104 

соли съел, я узнал по внешним его про-

явлениям и, бывает, думаю о нем по-

разному. Каков он на самом деле, о его 

душе, я сужу по аналогии с собой, и это 

мое понимание кого-то другого соот-

ветствует глубине моего познания са-

мого себя. 

 

Истинная встреча с кем-то дру-

гим – это чудо Любви.  

 

А вот ТОГО, Кого я называю Богом, 

я встретил не внешне… Пока Он был 

со мной, Он был неотделим от моей 

души. Хотя она оставалась и сама по 

себе – ведь был кто-то, кто пережил 

эту величайшую Радость, этот вели-

чайший Восторг. Не говорю, что это 

был я, самосознание «я» ни разу не 

возникало в течение того Дня. Только 



 105 

потом я стал говорить, что это «я пере-

жил…»  

 

Кстати, тот, кто пришел ко мне, не 

называл себя Богом… 

Он вошел в меня ударом молнии, 

со страшным громом, я перенес ни с 

чем не сравнимое потрясение. И для 

меня ОН вошел извне: молния ударила 

в голову, прошла насквозь, и только 

потом взорвалась внутри. ОН не 

назвался БОГОМ, но ОН говорил. Он 

сказал лишь одно слово: последний ко-

лоссальный звук-удар очень ясно, 

четко, убедительно, вне сомнений про-

изнес слово – «МЫ!» И на Земле в 

моем теле возникло новое существо, 

которое называлось – МЫ. 

Это была и моя бесконечная Ра-

дость, и Радость, и Ликование многих 

и многих людей. И ОН был с нами. А 



 106 

все вместе, все это невообразимо 

огромное, великое, осознало себя в 

слове – МЫ. 

 

В одно мгновение МЫ решил все 

проблемы, ответил на все вопросы, и 

настолько хорошо, что не только во-

просов, но и мыслей никаких не оста-

лось. В мой внутренний мир был вне-

сен совершенный порядок, все нашло 

свое место, и наполнилось смыслом. И 

уже ничто внутреннее не мешало смот-

реть…  

 

Мои глаза прозрели и увидели са-

мый лучший мир – нашу родную пре-

красную Землю. Непрерывное беско-

нечное переживание КРАСОТЫ…  

И Солнце всходило, и листья апло-

дировали… 

 



 107 

Мне не дают говорить слишком вос-

торженные воспоминания. Я помню и 

должен свидетельствовать, что все 

было в самой наипревосходнейшей 

степени. 

Пока моя душа переживала Бла-

женство, МЫ не стоял на месте, у 

НЕГО были дела, ОН шел, говорил с 

людьми и даже творил чудеса. Все де-

лалось единственно верным образом, 

безошибочно и в жесте, и в интонации. 

Делалось сразу, без рассуждений, без 

мыслей, потому что и так все было по-

нятно. 

 

Я, наверное, никогда не смогу вра-

зумительно рассказать о том моем Ве-

ликом Дне, еще и потому, что эти вос-

поминания так глубоко меня расстраи-

вают. 

 



 108 

Кто же ОН, КТО приходил ко мне? 

ОН – мой БОГ, другого я не знаю.  

 

И зачем мне другой, когда я пере-

жил присутствие ТОГО, КТО в такой 

невероятной степени перекрывал все 

мои самые желанные представления. 

ОН был именно таков, каким и должен 

быть БОГ. И с этим согласилась моя 

душа и все остальное мое существо, и 

даже мое тело – полностью и с беспре-

дельным восторгом. Ведь никогда в 

нем – ни до, ни после – не было 

столько Жизни, столько огненной 

силы, и никогда тело не двигалось с та-

кой красотой, с таким совершенством. 

Пусть другими людьми Бог мыс-

лится и переживается как-то по-дру-

гому: кто-то верит в личного Бога, кто-

то в безличного, в Абсолют, в Космиче-

ский Принцип… Я слушаю, читаю 



 109 

книги, к чему-то отношусь с большим 

доверием, к чему-то с доверием мень-

шим. Я очень люблю о Божественном: 

как люди ЕГО представляют, каков ОН 

для них. Бог один, но почему бы Ему не 

быть для всех по-разному? 

 

Вот и я – думаю и пытаюсь расска-

зать о моем Боге… 

 

Но никакие мысли и представления 

не могут утолить жажду. Ведь нам ну-

жен реальный, живой, настоящий Бог, 

– здесь, сейчас, немедленно… 

Как бы мне обратиться к НЕМУ 

напрямую, минуя все образы и пред-

ставления, чтобы без мыслей, без 

слов, из той истинной пустоты, – из той 

истинной жажды, которая и есть – моя 

душа?! 



 110 

Я пишу, стараясь вспомнить самое 

первое, самое главное. И гоню все до-

мыслы, всю чехарду вопросов и отве-

тов. Ведь когда я остался один, то иде-

альный порядок, где каждый вопрос 

был слит с ответом – в такие единые, 

объемные, прекрасные вещи – я пре-

вратил, и очень быстро, в обычную 

неразбериху… 

Я помню, но память – пустая вещь, 

ведь ЕГО в ней так мало! И чем 

дольше я вспоминаю, тем сильней моя 

жажда. Я так долго думал, я так много 

говорил, и даже писал! Но я не чув-

ствую себя писателем, – я чувствую 

себя пустым сосудом – жажда, одна 

только жажда… 

И вот, я собрался заканчивать это 

сочинение, – сколько можно: все о Бо-

жественном?  

 



 111 

Боюсь, будет больно, боюсь, – буду 

плакать… И жажда – растет. 

 

Но вдруг мне стало стыдно, так 

стыдно! Потому что жажда, на которую 

я все время жалуюсь, на самом деле 

еще так ничтожна, так еще мала. По-

тому что я заполнил всяким хламом 

Священную Пустоту. Мне стыдно, т.к. я 

не имею того, что принадлежит мне по 

праву… 

Я еще не осмелился иметь ИСТИН-

НУЮ ЖАЖДУ – НАСТОЯЩУЮ ДУШУ, 

которая была бы достаточно ПУСТА, и 

достаточно ОГРОМНА. Ведь я хочу 

НАСТОЯЩЕГО, ЖИВОГО, РЕАЛЬ-

НОГО БОГА! 

 

Хочу по-настоящему? Значит, и 

звать надо по-настоящему. 

 



 112 

Кстати, ведь тогда я кричал изо 

всех сил, так кричал, так звал, как ни-

когда в жизни, разве что когда родился. 

И пустоту я пережил тогда такую, как 

никогда в жизни… 

 

…и ОН пришел! 

 

А теперь и сейчас все не приходит. 

Наверное, потому, что душа моя никак 

не осмелится… 

 

Как-то дни проходят, годы… Я, ко-

нечно, помню, что главное это – найти 

Истину. И кроме, как Ее вечным иска-

телем, мне уже никем не стать. Но 

разве это настоящий поиск? Даже пе-

ред обыкновенными сокровищами, пе-

ред кучей денег, люди испытывают 

дрожь и трепет. А передо мной – Вели-

чайшее Сокровище! 



 113 

Содрогнись же, душа моя! Неужто 

ты уже не можешь завопить? Куда де-

вался твой голос, где моя Любовь, ко-

торая огненными буквами писала на 

небе? Неужели больше никогда…  

 

Смилуйся, Господи! 

 

Мне бы только смочь к НЕМУ обра-

титься… – мне надо звать того, Кто 

оставил эти воспоминания, которые 

стали основанием не только разгово-

ров, но и всей жизни. 

 

Но никак не получается, я хочу об-

ратиться к НЕМУ, а передо мной 

только образы, лишенные истинной 

Жизни – одни только пустые формы. 

Не получается, сам я ТЕБЯ не найду, 

годы проходят, но мне и века не хва-

тит…  



 114 

А ведь для Тебя, Господи! и мига 

достаточно. Приди, Господи! Ты 

ждешь, когда я позову на самом деле? 

Я долго пишу, уже повторяюсь, мне, 

наверное, не о чем больше говорить… 

 

Но я не буду молчать, я только 

начинаю, я буду говорить, я буду по-

вторять. 

Я буду повторять все громче, все 

беззвучнее.  

Терпи, сердце, терпи и мужайся, 

душа! Ведь у меня нет другого выхода. 

Надо еще раз, еще раз, и еще… До тех 

пор, пока оно не придет… 

 

Господи, помилуй! 

Господи, помилуй! 

Господи, помилуй! 

 

 



 115 

ПРОСТО ИДЕТ ВРЕМЯ 

Перелистывая «Еженочник» 

 

Простое пустое время, которое 

идет и проходит… 

Как найти в нем нечто непреходя-

щее, соизмеримое с Вечностью? 

Один человек первобытный долго и 

упрямо тер пень… 

Называя свое занятие – тер-пе-

нием. 

Наверное, он хотел добыть – 

Огонь?! 

 

Листья осенние последние силы 

дереву отдают, ветру и Солнцу. Но 

даже в опавших листьях еще остается 

жизненная сила. Иду собирать листья, 

самые красивые, чтобы сделать лекар-

ство от усталости. 

 



 116 

На маленькой солнечной поляне – 

осенний чемпионат. Два великана 

клена – красный и желтый, дождав-

шись хорошего порыва ветра, пускают 

своих лучших летунов.  

Широкими кругами планируют ли-

стья, замирая носами к ветру и разго-

няясь на повороте: два круга, три 

круга, четыре… Вот один лист, не по-

ворачивая, борется с ветром, парит и 

парит все на той же высоте… 

Я долго и прилежно судил соревно-

вания и собирал рекордсменов. По ко-

личеству красных и желтых объявил 

кленам ничью. А финальные полеты, 

на титул абсолютного чемпиона, 

устроил с обрыва глубокого оврага. 

Победил желтый, как осеннее 

солнце, лист, без единого пятнышка, 

совершенно правильной формы, с 



 117 

длинным черенком, похожим на лебе-

диную шею. 

И теперь, подвешенный на нитке к 

старой бронзовой люстре – он будет 

парить всю зиму! 

 

Большая кривая береза. Будто чер-

ной тушью на березовой коре выве-

дены узоры старости и болезней, а вон 

та клякса, что повыше – чага. Лекар-

ство! Говорят, даже от рака?!  

Чага встречается чаще на березах 

очень старых, на тех, которые сами 

уже умирают… 

Сегодня вечером старый дуб на 

опушке, – пожалуй, самый большой в 

нашем лесу – был грустно молчалив. 

Совсем недавно ветер сорвал с его 

ветвей последние, цвета ржавчины, 

листья. Береза, с которой я каждый 



 118 

день здоровался, ответила мне, не-

смотря на сильный ветер, лишь сла-

бым сухим шелестом.  

 

Зато осина! Так громко затарахтела 

множеством совершенно черных, не-

гнущихся, как из жести, листьев, что 

холодные волнообразные токи запры-

гали по моему хребту. Что-то тоскли-

вое и скверное вещала старуха о 

наступающей зиме.  

Так долго до весны и листьев – Де-

кабрь! Да еще погода невозможная: то 

дождь, то снег… 

А сегодня у нее приступ злобы – 

бедные деревья, птицы и звери, зиму-

ющие травы и насекомые! Утром на 

термометре было – 32… 

И не зима еще! Снег лишь чуть при-

крыл несчастную, крошимую льдом 



 119 

землю, воздух влажен, все пропитано 

водой – даже кора деревьев… 

И не сказать, что мороз, ведь мороз 

бывает зимой в сверкании снега, – хо-

лод! Неожиданный, жестокий, непере-

носимый холод. Никто не был готов, не 

найдена зимняя шапка, нет рукавиц… 

Не обошлось и без полной Луны, 

сложила трубочкой свои бело-синие 

губы и жадно всасывает последнее 

тепло – сущий вампир! Странно, что 

она без ореола, только, если дунешь 

на нее, расплывается в оранжевой 

дымке. Но тут же, всосав тепло дыха-

ния, смотрит еще пристальней и злоб-

ней.  

 

Теперь опять оттепель и можно ле-

пить из снега, катать снежные комья, 

строить крепость, слепить слона или 

дракона в натуральную величину… 



 120 

Я бы хотел как-нибудь, при благо-

приятных обстоятельствах, в полнолу-

ние и когда лепится, всю ночь напро-

лет, часов десять подряд катать комья 

и лепить из снега. Хорошо бы вместе с 

моими друзьями, которые, конечно же, 

поняли бы весь смысл этой затеи… 

И сотворили бы мы такое, начисто 

скатав снег со всего поля! И тогда все 

бы увидели, что получается из дела-

нья «великого неделанья». 

И снегом надышаться вволю – с 

детства мечтаю!  

 

 

Шум был из-за лошади…  

 

У церковного забора, понурив го-

лову, стояла грязно-белая кобыла, а 

на ее спине не хватало места шустрым 

галкам, выщипывающим шерсть. На 



 121 

заборе сидели и крутили головами еще 

галок двадцать, уже с пучками в клю-

вах – они вели себя спокойнее. Те же, 

что прилетали, – со страшным криком 

так и бросались в драку.  

Поняв, в чем дело, я тоже крикнул: 

«Весна!!!»  

 

Эти свежие молодые листья, омы-

тые недавним дождем, теперь на 

солнце так ярко трепещут, в перемен-

чивом ветре – чудный чарующий та-

нец… 

 

Залюбовался, и вот, получается, 

смотреть полным объемным зреньем, 

в котором уже нет ничего централь-

ного или периферического, дальнего 

или ближнего, а есть все сразу – вся 

красота этого весеннего зеленого 

чуда.  



 122 

Смотреть, погружаясь… – когда, 

как бы выходишь из глаз, заполняешь 

своим чувством все созерцаемое про-

странство, касаешься, сливаешься, и 

переживаешь неотделимую от себя – 

объемную реальность… 

 

Становится возможным интенсив-

ное ясное сознание без мыслей и слов.  

 

И разные другие необычайные – 

психические феномены… 

 

Солнце и Ветер! Открыта волшеб-

ная дверь, пока трепещут листья… 

 

Я смотрел в окно на лужайку, рас-

сеянный взгляд остановился сам по 

себе, а мысли были далеко. Когда я 

вернулся в реальность, то вдруг уви-

дел, что смотрю на огромного зеленого 



 123 

кота, живого, хотя и нарисованного пе-

реплетением трав.  

И кот прыгнул на меня! А может 

быть, это я так резко очнулся от много-

летнего сна… 

Кот прыгнул и сильно расцарапал 

мне лицо: я пошел посмотреть в зер-

кало и увидел – морщины. 

 

Одно неверное движение и – ка-

мень преградил поток… 

Человек был бы безгрешен, если 

бы не владел вестью – точным зна-

нием, как надо поступить, или если бы 

он всегда поступал так, как подсказы-

вает совесть – весть, которая с нами. 

Человек находится под давлением 

сил, идущих через него в мир – через 

его поступки, слова, мысли. Какой силе 

человек отдает предпочтение, та и 

владеет им, несет ему и дальше свое 



 124 

содержание, свою энергию. И тогда 

слова и мысли становятся делами. 

 

Пусть высокое действие – трудно! 

Но и сила, которая приходит в истин-

ном движении, будет достаточной для 

любого подвига. 

Если совесть есть, и если она – это 

голос Истины, то и бесконечная Сила 

Истины всегда с нами.  

 

Я заметил, что у многих птиц глаза 

закрываются снизу вверх… 

Последнее, что видит птица, закры-

вая глаза – НЕБО. 

 

 

Смысл моего «еженочника»?  

 

Мое отношение к писательству ис-

ходит от моего отношения к чтению. В 



 125 

книгах я искал Истину, поэтому читал 

произведения Великих, напряженно и 

внимательно – найти и понять. Долго 

думал, что Истина спрятана и прила-

гал немалые усилия, разыскивая ле-

гендарные, недоступные книги. И, – 

ожидая чуда, надеясь, что эта, так не-

просто добытая книга, ответит на глав-

ные вопросы, – читал!  

Я понимаю и все остальное: каж-

дый человек – уникальная личность и 

вправе писать свою книгу. Но вы 

быстро пишете, я же – медленно чи-

таю. Толпы людей, толпы книг – хватит 

места на площади… Бесконечна плос-

кость мира! 

 

Но ведь я, как всегда, хочу под-

няться, и потому ухожу в горы, к творе-

ниям одиноким и величественным, в 

которых – Вертикаль!  



 126 

Я не писатель, – пусть худо-бедно, 

засыпая и забывая, я – Искатель Ис-

тины.  

Исходя из моего отношения к книге, 

я мог бы писать для людей, только об-

ретя Истину, когда есть что сказать, 

чему учить. А то ведь, «если слепой по-

ведет слепого…», тем более – в го-

рах…  

Все же я пишу понемногу… Есть 

смысл писать для себя – это прекрас-

ное упражнение, контролирующее 

мысль, и выше – Творчество! – способ 

создания необходимого для жизни 

духа напряжения, отдачи и поиска… – 

много для себя. 

«Духовная жизнь без Творчества 

невозможна».  

И все же я надеюсь, что пишу для 

друзей – для самых близких. Ведь мы 



 127 

давно в Большом Походе на пути к ИС-

ТИНЕ, всегда вместе, альпинисты в 

одной связке… 

Всегда продолжается мой диалог с 

друзьями – здесь, и я хочу использо-

вать свое писание. Подумав и округ-

лив, завершить раздачей по экзем-

пляру – друзьям в подарок, как продол-

жение непрерывной беседы. И было 

бы неинтересно без игры в писателя…  

Я настроен высказывать самое се-

рьезное и важное, самое глубокое – то, 

что нашел и пережил на главном пути, 

то, что понял из диалога сокровен-

ного…  

Есть такой непрерывный, включаю-

щий в себя все мое существование, 

диалог с Богом.  

Но ирония не покидает меня, и я 

вправе смеяться надо всем, т.к. всегда 

есть нечто более глубокое. И вообще, 



 128 

– «самадхи с рассуждением не есть 

высшее самадхи»!  

 

Днем – солнечно и тепло, какой-то 

весенний день – 1 января: яркое 

солнце и пахнет талым снегом… 

Иногда, когда особенно ярко светит 

Солнце, как сегодня, после бессонной 

ночи, начинаешь догадываться, что 

Мир не пал вместе с греховным паде-

нием человека… 

 

За нами последовал только наш 

субъективный мир – другого, к сожале-

нию, мы не знаем, все, что видим – зер-

кало нашего сознания, всегда только 

отражение наших мыслей и чувств. Как 

трудно заглянуть туда – в Истинную 

Реальность, увидеть каков Мир без 

нас…  



 129 

Каков Он на самом деле? Я догады-

ваюсь – Божественный, лучший из ми-

ров… 

Мир, сотворенный Богом, вне 

сферы осквернения и досягаемости 

субъекта! Достаточно разбить зер-

кало…  

 

Как хорошо, что можно додуматься, 

понять и – не возвращаться… 

Это самая естественная вещь: ду-

мать, думать, и вдруг – додуматься! Ко-

гда это знаешь, то не отчаиваешься, и 

не отступаешь перед крайним напря-

жением, которое обязательно должно 

возникнуть, ведь надо осветить созна-

нием весь поток мысли. И тогда вспых-

нет «самадхи» – точное знание, пони-

мание, и не придется думать еще раз, 

возвращаться к тому же… 



 130 

Не зная, что это так, мы часто вме-

сто того, чтобы додумать – чуть оста-

лось, вовсе перестаем думать о 

смысле жизни. 

 

Весь мир во мне, и нет никого со 

мной, кроме моей субъективной все-

ленной. Какой смысл преклоняться пе-

ред творением собственного вообра-

жения… 

Многие мудрецы здесь и останав-

ливались, говоря, что божество тво-

риться человеком… 

Разве они не знали этой ТОСКИ, ко-

торая сжимает всю мою бесконечность 

до размеров маленького сухого листа?  

 

Далеко ли от осени, которая на 

Луне, до Земли, где – «вечная 

весна»? 

 



 131 

Печаль – тоже сила, усталость – 

тоже сила. Я не могу больше так жить, 

тосковать, мучиться и хандрить, поги-

бая от жажды. Там, на Земле все са-

мое дорогое: мой дом, мое детство, 

мечты, любовь и – я перебросил 

шляпу! 

Я бросил вперед, в залог прыжка, 

нечто самое ценное, – страшно сказать 

– душу – но медлить уже не мог. Я 

прыгнул! Рискуя всем, отдавая все и 

поэтому – готовый к Великой Жертве…  

Вот она – пропасть! – область ни с 

чем не сравнимой пустоты… 

Удержусь от описания неописуе-

мого… 

Но что меня потрясло – это нынеш-

нее отличие: тогда открывалась и за-

крывалась дверь, окно, и приходила 

Благодать, и уходила, – оставляя меня 



 132 

стонать. А ведь теперь – я прыгнул че-

рез пропасть! Неужели и на этот раз – 

покинет?! 

И вот, среди цветов, не отдаваясь 

блаженству и созерцанию, не отдава-

ясь по мере сил – слишком уж хо-

рошо… Среди цветов я плакал и мо-

лился, просил Бога не оставлять меня 

больше – не хочу обратно! Я не стал 

смотреть, пользоваться и вкушать, 

пока это есть. Я сказал, что здесь все-

гда это есть: и понимание всего, и 

мысли гениальные – прекрасные 

цветы… Нет смысла торопиться рвать 

– живые и объемные здесь, они завя-

нут там, и снова – печальные плоские 

тени… 

Огненные цветы раскрываются в 

сердце, блаженным жаром опаляя 

грудь, но я не буду наслаждаться – 

буду молиться. 



 133 

Отвернувшись от цветов, все силы 

и весь жар отдал я молитве, и, веруя 

без сомненья, заснул среди цветов и, 

засыпая, – понял! Это был ответ, успо-

коивший меня совершенно, боже-

ственная ласковая рука опустилась на 

мою пылающую голову, и я растаял… 

Я понял, что мне довольно и доста-

точно полного, правильного осозна-

ния, – я видел все прекрасные след-

ствия и возможность всегда быть 

счастливым, – мне довольно и доста-

точно истинного понимания двух слов 

– Бог есть!  

Остальное все, что бы ни случи-

лось, судьба и жизнь, не столь важны, 

– главное – шаг к пониманию Истины.  

Быть может, я упал на дно пропа-

сти, в самое темное и злое место – сам 

виноват, ведь не раз реально разби-

вался из-за своих отчаянных прыжков. 



 134 

Это теперь не важно, теперь я знаю и 

помню, и буду твердить, чтобы не за-

быть и в бездне темной – Бог есть! 

 

Никогда эти цветы не завянут… 

 

Вверх, только вверх! От подступаю-

щей мглы забвения и смерти к ослепи-

тельно сияющим вершинам. 

 

Да, я бывал в горах, там такой воз-

дух, что тихий голос слышно за сотни 

метров. Вдохнуть бы в полную силу! 

Чистый белый снег и голубой прозрач-

ный лед… 

Мне немного легче, когда я пишу, – 

оживает мечта рассказать о главном, 

сокровенном. И не столь бессмыслен-

ной кажется жизнь, ведь именно о 

смысле жизни я думаю и пишу. 



 135 

Я не знал, что бывает такая без-

мерная усталость. Какой смысл в этом 

постоянном усилии? В таком напряже-

нии и натяжении нет жизни… 

 

Слово «терпение», наверное, от – 

тереть пень? Надоело мне его тереть, 

а куда денешься? Туда бы сейчас – в 

родные Горы!  

 

День пережил еле-еле, а до весны 

– так далеко… 

 

Стараюсь надеяться, стараюсь 

жить и делать, что надо, и даже ползти, 

пусть медленно-медленно, как улитка, 

но! – «по склону Фудзи до самых си-

яющих высот».  

 

 

 



 136 

ИЗЖИТЬ ИЛИ ПЕРЕЖИТЬ 

 

(Штейнер! В некоторых изданиях – 

Штайнер, у антропософов принято ве-

личать его Доктором, – Доктор учил, 

что…) 

 

Так вот, у Штейнера нигде не встре-

чается слово «пережить» по отноше-

нию к жизни, и нигде – прожить, а 

всюду – ИЗЖИТЬ. 

То есть, поговорка: «Жизнь прожить 

не поле перейти», в понимании жизни 

Штейнером, прозвучала бы так: 

«Жизнь изжить…» 

 

Например, он наблюдает за карточ-

ной игрой и удивляется, с какой стра-

стью изживают игроки свою жизнь, как 

их энергии сражаются, переплетаются, 

борются и – ИЗЖИВАЮТ друг друга. 



 137 

Сначала я не понял, почему везде 

так упорно у него повторяется это – из-

жить. Но потом подумал-подумал… 

 

Ведь если есть выбор, как жизнь 

свою изжить, в каких делах, в каких 

страстях, то какой смысл изживать 

себя в бессмысленных занятиях? 

Не подумайте, что я антропософ 

или почитатель основателя антропосо-

фии Рудольфа Штейнера (Доктора). 

Но вот в карты я давно не играю, и 

за всякий футбол перестал болеть. 

 

 

ПЯТОЕ ИЗМЕРЕНИЕ 

 

Человек не стал бы расширяться за 

счет других, если бы знал измерение, 

в котором можно расширяться беспре-

дельно... 



 138 

Пятое измерение – это не ширина, 

длина, высота, не время, а – еще одна 

открытость, с возможностью беспре-

дельного движения. Это переживание 

ускоренного полета, совершенной сво-

боды и небывалой легкости... 

Есть пятые и шестые измерения 

пространственно-временные – это, ко-

гда другие миры с их другим населе-

нием... Там тоже взаимодействие и 

столкновение с некими существами. 

Туда человека пускают, если он 

очень осторожен, умеет смотреть под 

ноги, уважать всякое создание... 

Но я не о них, а о том чудесном из-

мерении, в которое, когда оно открыва-

ется, – летишь, расширяешься, про-

растаешь. 

Эта открытость, которая снимает 

само «бремя существования»... 

 



 139 

ЗЛО 

 

Зла нет – Есть Бог.  

То, что мы называем злом, возни-

кает, когда из фрагмента мыслится 

всеобщее.  

Жизнь в неком фрагменте, частич-

ная жизнь, приводит к злу – кризису, 

вызову... Переживать зло – это шанс 

понять всеобщее.  

 

Есть абсолютное Добро – Бог, и 

есть добро относительное – добро 

против зла – раскачивание маятника... 

Крайнее зло – крайнее добро...  

Зло можно мыслить, как удаление 

от Бога... 

А куда можно удалиться? В соб-

ственное творчество – когда из фраг-

мента пытаются строить всеобщее; в 

собственное мировоззрение – когда 



 140 

Мир соизмеряют с кучкой личностных 

идей и мыслей. 

Истинное мировоззрение, истинное 

творчество возможны, когда есть це-

лостное всеохватывающее движение – 

Любовь.  

Ведь у слова «Любовь» нет анто-

нима! Антоним слова ненависть – при-

страстие, страсть...  

Страсть – ненависть... Печально, 

но наша жизнь, вместо истинного дви-

жения – всякая маета... То есть, раска-

чивание маятника из одной крайности 

в другую, а любая крайность – ЗЛО...  

 

Где угодно и всегда любое зло – со-

циального происхождения: всегда за 

ним стоит КТО-ТО, кто противопостав-

ляет свое частное и частичное ВСЕОБ-

ЩЕМУ, – общей гармонии и целесооб-

разности Космоса. 



 141 

Ведь не только люди могут хотеть 

добра своего и для себя – во Вселен-

ной полным полно всяких эгоистиче-

ских существ. 

Всегда носитель зла – я, и все дру-

гие «Я» 

 

Все дело – во взаимодействии ча-

сти с целым и с другими частями, функ-

ционировании членов в едином орга-

низме… 

Действие в целях ЦЕЛОГО – добро, 

а в целях частного – зло. 

 

Было бы у нас больше планета-

риев, чтобы все могли «на звезды и 

Вселенную посмотреть», поменьше 

было бы тогда беззвездных членов об-

щества, и всякого рода ментов со звез-

дами не в душе, а на погонах. Тогда бы 



 142 

МЫ, все вместе, занялись бы прекрас-

ными радостными делами, под музыку 

звездных сфер летая с планеты на 

планету, – а ведь их уже тысячи от-

крыты у соседних с нами солнц. 

 

Но! 

Все же, немного ЗЛА необходимо 

Мирозданью, 

Чтоб ВСЕ не расплылось в Любви 

Всеобщей. 

 

Наверно, это ЗЛО,  

сражаясь с ЭНТРОПИЕЙ, 

И породило Сущностей Великих, – 

Могучих и ужасных  

Космических Существ.  

А на Земле – НАПОЛЕОНОВ! 

 

Никого абсолютного зла, есте-

ственно, не существует, т.к. один Бог, и 



 143 

одна Вселенная. У зла нет ничего сво-

его – ни пространства, ни времени. А 

любое страдание ничтожно перед Бла-

годатью Божьей. Один день в Раю 

больше, чем вся боль и скорбь всех 

наших земных мучений. Любой следу-

ющий миг может быть таким прекрас-

ным, что затмит своим сиянием все 

страдания, потому что – есть Бог! 

 

 

 

ПОСЛЕДНИЙ ДОВОД  

 

Без Бога останусь я один среди 

всего другого не я… 

Как у Фрейда – «Я и Оно», – нераз-

решимое противостояние! 

Я буду бесконечно одинок… 

Не смогу любить и понять «я» дру-

гого человека. 



 144 

Да и вообще усомнюсь в реально-

сти всего, что ни есть я. 

 

А если есть Любовь, то и Бог есть, 

ведь: «Бог есть – Любовь». 

 

Истинная сопричастность ВСЕМУ 

возможна только в Боге. 

 

Поэтому, вспомним Серафима Са-

ровского, который говорит, что смысл 

жизни нашей православной это –  

Стяжание Благодати Духа Святого 

Божьего! 

 

 

Нас ждет Несчастие 

 

Скажите Батюшка, что нас все же 

ждет в этом двенадцатом году, ведь – 

календарь Майя и Нибиру? 



 145 

– Вас ждет несчастье, оно уже с 

вами – ваше несчастье. 

– Как уже? А вот 21-го декабря, ко-

гда календарь заканчивается? 

– Это не наш календарь, что и когда 

закончится, только Господь знает, ни 

людям, ни ангелам это неведомо. 

И! 

Чем больше вы думайте о буду-

щем…  

Даже о КОНЦЕ СВЕТА ДУМАЕТЕ… 

Тем больше вы не здесь не сейчас, 

и поэтому не можете делать необходи-

мое сейчас, даже не видите каких дел 

требует от вас день сегодняшний. Это 

все потому, что мысли ваши в каком-то 

далеком будущим, сказано – не за-

ботьтесь о завтрашнем дне, довольно 

с вас дня сегодняшнего! 

А иначе – ваше несчастие уже 

здесь.  



 146 

 

Конец Света как катализатор 

нравственности 

 

Катализатор ускоряет или делает 

возможной химическую реакцию. Про-

стой опыт: кусочек сахара не горит в 

пламени свечи, но если его посыпать 

пеплом от сигареты, то загорается и 

горит как сухое топливо. 

 

Здесь, мы рассмотрим реакцию об-

щества на провозглашенный Конец 

Света. 

 

Все несчастья, любое социальное 

зло: голод, нищета, болезни, войны… 

А также весь этот ужасный парази-

тизм многих и многих нарушающих за-



 147 

коны общества и, как следствие, пара-

зитизм многочисленных блюдущих, 

надзирающих, проверяющих и проч. 

Все это имеет одну причину – нрав-

ственное несовершенство человека. А 

проще – все плохо только потому, что 

плох человек.  

Можно представить некую шкалу 

нравственности. 

Она уходит вверх к бесконечному 

совершенству, в Православии на недо-

сягаемой высоте – Иисус Христос! 

Ниже некой черты тоже царят 

нравы, но мы их в нашем понимании 

называем – безнравственность. И нет 

придела падению в бездну зла.  

И вот сейчас, когда нравствен-

ность, как кусочек сахара, посыпали 

пеплом разрекламированного Конца 



 148 

Света, медленное обугливание пере-

шло в горение – да станет тайное яв-

ным! 

По тому, как встретят люди 21 де-

кабря, мы увидим – кто во что верит, 

приоритеты и ценности каждого чело-

века неравнодушного к этой дате. 

«И цари земные, и вельможи, и бо-

гатые, и тысяченачальники, и сильные, 

и всякий раб, и всякий свободный 

скрылись в пещеры и в ущелья гор, и 

говорят горам и камням: падите на нас 

и сокройте нас от лица Сидящего на 

престоле и от гнева Агнца; ибо пришел 

великий день гнева Его, и кто может 

устоять?» 

Сейчас гораздо легче будет узреть 

нравственное состояние – и общества, 

и человека, и самого себя. Давайте 

наблюдать и делать выводы! 

 



 149 

 «Философско-экологическое» 

рассуждение о порядке  

и приоритетах 

в структуре человеческих 

ценностей 

 

Всегда существует некая шкала 

ценностей: что сначала, что потом, что 

главное, что второстепенное… 

Именно расстановка человеческих 

ценностей определяет поведение, как 

отдельного человека, так и нравы, и 

моральные установки, бытующие в об-

ществе. Эти ценностные приоритеты, 

складываясь в систему, создают ос-

нову нашей нравственности.  

Думаю, что если мы можем видеть, 

как обстоят дела с расстановкой цен-

ностей и с количеством энергии-вре-

мени, отданном определенному 



 150 

уровню бытия, тогда всю картину чело-

веческих ценностей можно изобразить 

в виде пирамиды – это обычное графи-

ческое построение, принятое в эколо-

гии.  

Получится «экосистема» человече-

ских ценностей по нравственной зна-

чимости и по затратам энергии-вре-

мени. 

И пусть названия некоторых ценно-

стей могут быть разными у народов и 

этнических групп с разной историей, 

культурой, религией… Но основные 

соотношения, как и в природных экоси-

стемах, принимают форму закона и 

указывают путь дальнейшего разви-

тия. 

Вот, например, в любой экосистеме 

продуцентов, которые синтезируют 

биоту, должно быть в десять раз 



 151 

больше, чем консументов – потребите-

лей, а если число (масса) последних 

увеличится, то данному сообществу 

грозит деградация и гибель. 

В человеческом же обществе мы 

наблюдаем все большую установку на 

потребление. Все для потребителя, 

чтобы удобней, проще, легче, прият-

ней. У потребителя и мораль потреби-

тельская: вкусно – еще вкуснее, 

удобно – еще удобней, комфорт, раз-

влечения… Вся деятельность чело-

века направлена на поиск своего и для 

себя удовольствия. 

Именно в такую ценностную шкалу 

вписываются наркотики, довершая 

ценностное крушение, окончательно 

переворачивая с ног на голову цель и 

смысл человеческого существования. 

Какие плоды могут созреть, когда за-



 152 

вершением всех дел, конечной, желан-

ной целью становится только одно – 

психическое состояние? И какая 

огромная разница между этими пло-

дами субъективных удовольствий и 

плодом объективным – творением ума 

и рук человеческих. 

Возьмем, например, произведение 

искусства… Ведь это может быть такой 

шедевр, который является плодом куль-

туры целого народа, предметом нацио-

нальной гордости.  

А что его творец получил для соб-

ственного удовольствия, комфорта, 

развлечения?.. Вспомним о жизни Вели-

ких… Хорошо, что не потребительские 

ценности были желанной целью их дея-

тельности, смыслом жизни. 

«Скажи мне, молодец, ты от дела ле-

таешь или дело пытаешь?» – так, ка-

жется, баба-Яга спрашивала… Чтобы 



 153 

пытать истинное дело, имеющее непре-

ходящий и даже вечный смысл, мы 

должны построить правильную пира-

миду для всех человеческих ценностей. 

Такую, чтобы все ее уровни были и на 

своих местах, и в гармоничном соотно-

шении. Например, можно взять систему 

ценностей, данную русским философом 

Николаем Лосским в его работе «Усло-

вия абсолютного добра». 

Во-первых, и в основании всего 

должна находится сверх ценность. 

Чтобы ничего не перепутать, всегда 

помним о сверх ценности, для Лосского 

это – Бог: «ищите прежде Царство Бо-

жья и Правды Его». 

Далее Н.Лосский утверждает, что 

все беды, все зло мира от перестановки 

ценностей. Например. Жизнь человека 

– ценность более высокого уровня, 

нежели деньги и мир вещей, и их нельзя 



 154 

соизмерять. А ведь мерят в современ-

ном мире, мы видим, что жизнь чело-

века измеряют в деньгах и даже уби-

вают из-за денег. 

Душа человека – ценность другого, 

неизмеримо высшего уровня, чем тело. 

Да разве вы не помните: «Душа, не 

больше ли тела, а тело одежды»… И 

так, вначале высочайший уровень, 

сверхценность – Бог. Значит, предпо-

чтение в стремлениях и во всей дея-

тельности надо отдавать миру духов-

ному. Потом наша бессмертная душа. А 

уже потом тело, как храм Духа – высшее 

предназначение, тайна жизни, «благо-

говение перед жизнью». И только потом 

тело с его физическими нуждами и пси-

хическими состояниями, с его болез-

нями и здоровьем, а потом и все много-

образие окружающих нас вещей, где 



 155 

тоже есть выбор и ценностные приори-

теты, ведь ценностная шкала проявля-

ется во всех наших делах и стремле-

ниях, больших и малых. 

И если в этой пирамиде ценностей 

мы что-нибудь поменяем местами, а мы 

уже меняем, то мыши съедят льва. 

Наши истинные ценности окажутся под 

ногами, и мы повернем свои дороги в 

сторону абсолютного зла и всяческой 

погибели человеческой. 

Поистине, дьявольский соблазн по-

лучить удовольствие, пережить блажен-

ство, не заслуженное делами. А как же 

совесть? Что это за блаженство, когда 

совесть не чиста? Ведь счастье и ра-

дость души возможны только с чистой 

совестью – совесть в том судья. Истин-

ное, глубокое удовлетворение прихо-

дит, когда смысл найден, долг испол-



 156 

нен, дело сделано… А когда удовлетво-

рение уже есть, то смысл, долг и дело 

обесцениваются, – и строится пирамида 

зла, где все вверх ногами… 

Спастись или погибнуть – это наш 

выбор, каждого из нас. Чтобы жить, че-

ловечество, а значит и каждый человек 

должен осознать свою ответственность 

перед всей Жизнью. Нравственный во-

прос должен быть задан снова, и ответ 

одного человека, как жить, для чего, что 

делать, а что – нет, может решить 

судьбу Мира. Ведь теперь без высших 

ценностей, без понимания смысла и 

цели своей собственной жизни – уже не 

обойтись, перед реальностью глобаль-

ной экологической катастрофы это оче-

видно.  

Кто ты есть, Человек Разумный? Ка-

ков ты, Человек? Тебя вопрошает вся 



 157 

природа земная, каждое живое суще-

ство, сколько их есть на всей Земле, 

ждет твоего ответа – жить или уме-

реть… 

Теперь, от того, каков ты есть, зави-

сит ни только твоя личная судьба,– по-

гибнешь ли ты навеки, или будешь Спа-

сен, ни только социально-обществен-

ное сосуществование человеческой по-

пуляции, со всеми бедами, несправед-

ливостью, войнами, терроризмом и т.д., 

но и вся Жизнь на планете, и жизнь всех 

людей. 

У каждого живого существа есть 

своя «стратегия выживания» – или 

быстрые ноги, или острые зубы… Чело-

век использовал разум, что дало ему, 

вроде бы, неоспоримые преимущества. 

Он размножился необычайно, захватил 

всю планету, и даже стал, по словам 

В.Вернадского, мощной геологической 



 158 

силой, меняющей лик Земли. Но каждая 

стратегия выживания имеет и свои ми-

нусы, что часто заводит популяцию в ту-

пик, а иногда приводит к гибели весь 

вид, например, если клыки слишком ве-

лики, как у саблезубого тигра. 

Где сейчас Человек, в тупике или на 

краю гибели? Каждый из нас, людей, 

должен ответить. Спросите самого 

себя, где вы, куда вас завел ваш разум? 

Пусть вам хорошо сейчас, и за будущее 

свое вы спокойны, но ваше спокойствие 

на какой чаше весов, ни на той ли, что к 

всеобщей погибели? Разве вы не зна-

ете все минусы разума, – и бомбы все 

разрушительней, и наркотики все силь-

ней. Почему от подобия Божьего к сата-

нинскому безумию, почему не наоборот, 

ведь разум присутствует во всех делах, 

т. к. человек разумен.  

Видимо, все дело в том, кому и чему 



 159 

он служит. Если только вашему благо-

получию, то мы погибнем. Разум, как 

стратегия выживания вида, изначально 

– антропоцентричен. Ныне ситуация та-

кова, что с ней сможет справиться 

только экоцентричный разум, который 

не будет врагом природы, тем более 

врагом свой собственной человеческой 

природы. Но, что сможет переориенти-

ровать ваш разум на другие цели? 

Только другая высшая нравственность, 

когда вы забудете о собственном благо-

получии, и весь свой ум, и все свои силы 

посвятите спасению, истинному Спасе-

нию, чтобы ваша жизнь и Жизнь на пла-

нете «Земля» обрели вечный смысл в 

замысле Божественного Разума. 

Истинные ценности и цели из-

вестны, ответы даны, смыслы 

найдены, – есть культура, есть непре-

рывное движение мысли: мы знаем, 



 160 

как спасти нашу планету, и даже, – как 

Марс заселить! Просто надо «силу во-

енную превратить в силу естествоис-

пытательскую» – есть ответы у Нико-

лая Федорова. И все другие русские 

философы, да и вся философия, ис-

кусство, наука – всегда искали, и 

нашли смыслы, ответы и цели. Куль-

тура есть, но Мир гибнет, и погибает 

Человек, потому что – бескультурье, 

потому что есть – анти культура, с та-

кой извращенной ценностной структу-

рой, что даже не экологу должно быть 

очевидным, что она есть – агония, бес-

смысленные конвульсии жизни в объя-

тиях смерти. 

Выбирайте, на чьей вы стороне, 

кому, чему вы служите, чего хотите 

больше, меньше, где главное, где вто-

ростепенное… 

 



 161 

Подумайте, не спешите, побудьте в 

одиночестве где-нибудь в лесах, в по-

лях. Быть может, встретите там, 

наблюдающий за вами, внимательный 

серьезный взгляд какой-нибудь птицы 

малой, ведь теперь от вашего выбора 

зависит не одна только жизнь ваша, но 

и жизнь всей Жизни. 

 

 

ТОЛЬКО ЛЮБОВЬ 

Реальность только в Любви  

 

Не зная Любви, человек оказыва-

ется в абсолютном одиночестве, ничто 

другое, сколь угодно разумное, не пре-

одолевает пропасть между собствен-

ным Я и всеми другими – НЕ Я, – не 

преодолевает отдельности Я человека 

от всего внешнего мира. 



 162 

Есть жуткое противоречие в содер-

жании нашего сознания – Я и Оно – см. 

работу Фрейда под этим названием – 

«Я и Оно»… 

И только в Любови мы переживаем 

реальное единство всего, и реально не 

одиноки – мы с Богом и с Любимыми! 

Тогда, это уже другое сознание – 

радостное и счастливое, без всяких 

противоречий и прочих проблем фрей-

дизма…  

Только в Любви созерцается Истин-

ная Реальность, оставляя «разумным 

философам» все ложные миры наших 

субъективных иллюзий!  

 

 

Реальна только Любовь 

 

Я Сущий! – ответил Господь Мои-

сею, – Яхве, Иегова! 



 163 

Только Бог в абсолютной полноте 

обладает существованием, – суще-

ствует! 

Бог и Любовь – «Бог есть – Любовь» 

Поэтому верно, что в изменчивом 

мире, в нашей жизни временной не от-

делённой от смерти, бессмертна и ре-

альна только Любовь. 

А остальное всё несущественно, 

преходяще, пустое – «суета сует и 

всяческая суета»… 

 

 

 

ИСТОЧНИК СОЗНАНИЯ 

 

Я нашел – этот источник! И теперь 

исследую… 

Но ведь нет инструмента для ис-

следования сознания, ведь есть 

только одно сознание – единственный 



 164 

инструмент? Да и никак не инструмент, 

а единственный исследователь, в рас-

поряжение которого: ум с логикой и ин-

туицией, все эмоции, все чувства и ор-

ганы чувств, все телескопы и микро-

скопы – любые всевозможные инстру-

менты… 

А исследователь один и нет дру-

гого, чтобы исследовать исследова-

теля… 

Самопознание предполагает позна-

ние себя тоже с помощью сознания.  

Единственное, что известно о со-

знании – это то, что оно есть, значит 

должен быть – источник? 

 

Что все же происходит, когда нечто 

осознается, освещается сознанием? 

Говорят: Свет Сознания!  

Но Физический свет, отраженный 

ото всех созерцаемых вещей, сначала 



 165 

попадает в наши глаза, а потом 

дальше – возбуждает ум, память, чув-

ства и потом – тонет в сознании вместе 

со всеми образами, мыслями, чув-

ствами… 

 

Странный источник – все в него 

только погружается, не только свет, а 

вообще – всё!  

Сознание поглощает все, как Чер-

ная дыра… Дыра – куда? Как заглянуть 

туда, за предел событий? И что тогда – 

яркость и ясность сознания? 

 

Я начал с того, что это Я иссле-

дую… 

Думаю, надо сначала с этим Я разо-

браться, если единственный возмож-

ный исследователь всего – сознание, 

то, как можно и почему, по какому 

праву говорю, что Я… 



 166 

Где же и как есть этот Я? На пример 

сейчас в моде слово «менталитет» – 

наименование области обитания мо-

его Я совместно с другими НЕ Я. 

 

Как понятие – Википедия: 

«Менталитет (от лат. mens или 

mentis – ум и лат. alis – другие) – 

устойчивая совокупность психических, 

интеллектуальных, эмоциональных и 

культурных особенностей, присущих 

той или иной этнической группе, нации, 

народности. Также этот термин может 

быть использован для характеристики 

мировоззрения, образа мысли конкрет-

ного человека». 

 

 

 

 

 



 167 

МЕНТАЛИТЕТ КАК ПРИЧИНА 

ВСЕХ ВОЙН 

Пока в уме ВОЙНА, МИР в душе 

невозможен 

 

Рассуждать о содержании сознания 

– это одно, а вот анализировать содер-

жание своего собственного сознания…  

 

Обычно человек занят блужданием 

в своей субъективной структуре мира, 

каждому думается и видится только то, 

что вписывается в его «менталитет» – 

кругозор, образованность, соц. при-

надлежность, и прочие ограничения 

сознания.  

 

А делается нечто, ничем не ограни-

ченное, всеобщее, новое мгновение – 

новая Вселенная. Для понимания того, 



 168 

что делается, человеку дано одно еди-

ное сознание – свет, достаточной силы 

и яркости, если бы не «менталитет»… 

 

Как это получается, что в одном 

едином сознании, по сути неделимом, 

такие глубокие пропасти, такие высо-

кие заборы, такие темные лабиринты? 

В нем есть области, окрашенные то 

ненавистью, то страстью, то жела-

нием, то злобой, есть область, которая 

называется – «Я» и противопоставля-

ется всему остальному, своему же со-

знанию. 

Все это нереальное отражение ре-

альности приобретает иногда столь 

уродливые формы, что даже в самых 

прекрасных весенних садах человек не 

может выбраться из АДА собственного 

мировоззрения. 

Где-то на Земле есть Красота, но 



 169 

она там, за стеклами, за очками, за 

всеми структурами любых «менталите-

тов». О Красоте не только думают, ее 

созерцают и осознают, очищая тем 

свое сознание.  

 

Небу доверь свой взор,  

Пусть неба язык синий,  

Весь накопившийся сор,  

Из глаз твоих вынет.  

 

Как же нам избавится от этого мен-

талитета?  

Можно ли существовать вне власти 

мысленной сферы сознания, без того, 

что нас определяет как вид и род – 

Хомо Сапиенс? 

 

Наверное, все несчастья не от ума 

и разума, а от того, что и как там про-

исходит – содержание, структура… 



 170 

 

И главное! Пока в уме идет война, 

мир в душе невозможен. 

А без этого мира не будет воспри-

нята спасающая Красота и Радость, а 

также – Любовь как целостное все 

охватывающее состояние души. 

 

Жизнь социума отражена в умах и 

наоборот, – антагонистические струк-

туры, рожденные в умах, вызывают не 

только резонанс в жизни общества, но 

так же являются причинами всех об-

щественных противоречий, всех 

войн и любого другого зла. 

 

Для жизни в обществе человеку Я 

необходимо как самосознание участ-

ника совместной деятельности, по-

этому именно нашему Я, в целях функ-

ционирования индивида, отдана 



 171 

власть над всем человеческим суще-

ством и естеством. 

В мире всегда Я действует, прини-

мает решения и за все отвечает, но и в 

уме не бездействует, а непрерывно 

напрягает всю ментальность, продол-

жая и там тоже воевать и властвовать.  

Можно по напряжению противопо-

ставления Я всему другому, что Я ви-

дит в уме как – НЕ Я, судить о степени 

ментальной беды.  

 

Ради душевного покоя нас призы-

вают избавиться от Я – возможно и 

можно сидя в пещере… 

 

А может можно, превзойти разум – 

стать человеком другого вида и рода?  

 

Который назовется – Человек Со-

знающий!  



 172 

Человек Сознающий, нашедший в 

себе свет сознания и пребывающий в 

этом едином всеобъемлющем свете, 

будет отличаться от Человека Разум-

ного.  

 

Да и вообще это – другой человек! 

 

Наш разум, чувства и эмоции, те-

лесные физиологические ощущения, 

подсознание – сверхсознание, да и са-

мосознание – все обозревается, все 

осознается этим единым Великим Со-

знанием. 

 

Все в нем едино и уходит в него все 

глубже и дальше, туда, откуда прихо-

дит Яркость и Сила… – все глубже и 

дальше… – 

 

Все ближе к Источнику!  



 173 

Исследование сознания, как и лю-

бые другие исследования, начинает Я 

– Хомо Сапиенс 

Но, когда будет понята природа 

этого Я… –  

Когда будет понята природа всего 

меня, как сущего здесь существа, 

Что тогда? … 

Да и сейчас, пока идет этот, заве-

щанный древними процесс – Познай 

себя! Что происходит? 

Наверное, познающий Я стано-

вится все ближе к абсолютно всё зна-

ющему Сознанию, т.к. иначе ничего не 

получится в этом познании себя как 

Человека Разумного.  

Это движение, наверное, и превра-

щает человека познающего в другое 

существо, – в Человека Сознающего!  

 

Хорошо бы, – Да?! 



 174 

Ведь это будет новый хороший че-

ловек? 

 

Тот, кто все понял, нашел причины 

и следствия, – тот и наше безумие уви-

дит и поймет. Он поймет и поэтому – 

простит и помилует… 

 

Ведь Бог тоже – хороший человек?! 

Ведь даже просто хороший, мудруй 

и много переживший, внимательный, 

умеющий слушать обыкновенный Че-

ловек скажет тебе, что не надо ползать 

передо мной, я знаю причину твоей 

боли, – встань и ходи! 

 

Сознание! Много слов о тебе уже 

сказано…  

 



 175 

Никакого здесь языка, строго фило-

софского, не ждите. Далее не будет ни-

чего такого частичного и обособлен-

ного, ведь речь о всеобщем Сознании. 

Здесь Сознание, как по Гегелю, – Абсо-

лютная Идея. Ну и Язык всеобщий, но 

его тоже ведь надо – понять и про-

стить! 

 

 

 О ЯЗЫКЕ 

 

Язык – это данное мне изначально 

толкование мира. Обращаясь к языку, 

я улавливаюсь его системой связей, 

структурой всепроницающих ассоциа-

ций, которые выявляются на всех уров-

нях, что особенно видно в стихах… 

Знаю ли я что-нибудь вне языка, – 

есть ли другой мир, кроме мира, опи-

санного с помощью языка? 



 176 

Есть мой субъективный мир, кото-

рый является только моим, и только 

мне присущим толкованием мира объ-

ективного. Но у него нет собственного 

языка: мой мир я выражал в уже суще-

ствующих символах, пользуясь систе-

мой, данной извне. 

 

Чем же является для меня весь мой 

субъективный мир? – Самой полной 

формой толкования мира объектив-

ного. 

Вне его – неведомое, нечто лишен-

ное формы и даже не вызывающее 

чувств. Ведь все, что хоть как-то чув-

ствуется, уже и как-то мыслится, имеет 

какой-нибудь образ. 

 

У меня были переживания, связан-

ные с языком, когда я его наблюдал, 

как бы со стороны… 



 177 

Видел, как мое понимание облача-

ется в слова, и как одно слово зависит 

от другого. Я наблюдал зависимость 

формы от понимания, и наоборот: ко-

гда понимание ослабевает, оно начи-

нает все сильнее зависеть от языка, в 

котором воплощается… 

 

Но когда я вижу в целостности – как 

некую структуру – не только язык, но и 

весь субъективный мир, – тогда у меня 

появляется шанс оказаться там, от-

куда я смотрю… 

Ведь задача все та же – увидеть 

Объективный мир. 

 

Надо, чтобы он прошел сквозь мир 

субъективный, сквозь все структуры, 

сквозь язык, и ничем не был бы улов-

лен, – прошел туда, в глубины созна-

ния… 



 178 

Надо, чтобы он достиг того СУБЪ-

ЕКТА, который смог бы – осознать 

все. 

 

О, Да! 

«Мысли приносит ветер…» – это 

не по Гегелю, а по Гоголю… 

Пять тысяч слов, наверное, я уже 

написал. Но что есть – слово? Если 

оно название, данное уже существую-

щей вещи, то, как оно может быть пер-

вично? 

Слово имеет границы, начало и ко-

нец, но это не значит, что оно чуждо 

бесконечности, как, например, конеч-

ный отрезок линии, утверждает мате-

матика, имеет бесконечное количе-

ство точек. 

Интересно, какое количество мгно-

вений содержится в нашей жизни? 

Жизнь имеет границы, значит она – 



 179 

слово. Одна жизнь – одно слово (а 

сколь написано сочинений?), – одно 

слово, за которое воздастся Вечно-

стью. 

 

Вечное и Бесконечное творит ко-

нечное и ограниченное, наверное, 

только потому, что всегда изначально 

существует СЛОВО – Бесконечное Бы-

тие, заключенное в имеющую границы 

форму. 

 

Здесь, в этом тексте, ни на чем не 

настаиваю, ничего не оспариваю, а 

рассуждаю, исследую, подбираясь к 

главной теме…  

 

Думаю что, в нашей ментальности, 

самая опасная и разрушительная вещь 

– убеждение в собственной правоте! 



 180 

Это когда наше, такое важное и значи-

тельное Я, чтобы быть не последним 

среди других НЕ Я, объявляет всем 

другим войну ради собственного здесь 

самоутверждения, поднимает свой пи-

ратский флаг со смертельной надпи-

сью – Я Знаю!  

 

А вот хороший, осознавший все че-

ловек, ничего не знает. Ну как Сократ!  

 

Если человек говорит: не знаю! – 

даже, например, любви, то из этого и 

из любого другого незнания есть воз-

можность – познания! А если он уже 

все знает?  

Основное препятствие на пути лю-

бого познавательного движения и бу-

дет – незыблемая уверенность в соб-

ственной правоте… 

 



 181 

Увидеть источник сознания и при-

коснуться… 

 

 

СОЗНАНИЕ КАК СМЫСЛ ЖИЗНИ 

 

Жизнь – способ существования Со-

знания. 

Наверное, чтобы далее продол-

жать осмысленно, надо вначале разо-

браться со СМЫСЛОМ как с поня-

тием… 

 

«Вопрос о смысле жизни – одна из 

традиционных проблем философии, 

теологии и художественной литера-

туры, где она рассматривается пре-

имущественно с точки зрения опреде-

ления, в чём состоит наиболее достой-

ный для человека смысл жизни. 



 182 

Представления о смысле жизни 

складываются в процессе деятельно-

сти людей и зависят от их социального 

положения, содержания решаемых 

проблем, образа жизни, миропонима-

ния, конкретной исторической ситуа-

ции. В благоприятных условиях чело-

век может видеть смысл своей жизни в 

достижении счастья и благополучия; 

во враждебной среде существования 

жизнь может утратить для него свою 

ценность и смысл. 

 

Вопросы о смысле жизни люди за-

давали и продолжают задавать, вы-

двигая соперничающие между собой 

гипотезы, философские, теологиче-

ские и религиозные объяснения. Наука 

в состоянии ответить с определённой 

долей вероятности на конкретные во-



 183 

просы типа «Как именно …?», «При ка-

ких условиях …?», «Что будет, если 

…?», в то время как вопросы типа «В 

чём (что является) цель (смысл) 

жизни?» остаются в рамках филосо-

фии и теологии. Психологические при-

чины возникновения подобных вопро-

сов исследуются в психологии (см. 

также суицид)». – 

Википедия 

 

Альберт Швейцер считал, что чело-

век в течении жизни должен, обязан 

выработать собственное мировоззре-

ние – это и будет смыслом его жизни. 

А каковы мои достижения в этом по-

знании и понимании смысла моей 

жизни? Что для меня – Смысл в моем 

уникальном мировоззрении и как он 

уже осмыслен в моей философии?  

 



 184 

СМЫСЛ 
 

Со смыслом – это значит с мыслью, 

с умыслом, от мыслей, из помыслов? О 

смысле: Какой здесь смысл? Много ли 

смысла? В чем же тогда смысл? Как 

найти смысл в наших делах, где и в 

чем его больше, где меньше, и что – 

бессмысленно? Если смысл в том, что 

я здесь и сейчас пишу? 

Смысл определяют связи чего-то, о 

чем речь, с чем-то другим или сделан-

ным для чего-то другого, в этом смыс-

ловая значимость любого действия, 

целесообразность, эффективность… 

 

В малом действии, но связанном и 

сделанном ради чего-то большого – и 

смысла больше. Действие во благо 

всего сущего будет иметь – великий 

смысл. И наоборот…  



 185 

Усилие, сделанное против всеоб-

щей цели – бессмысленно.  

 

Посему этому, дела людей, даже 

заранее осмысленные и продуман-

ные, могут на деле не иметь никого 

смысла!  

 

Что движет человеком? 

Мной здесь что движет? 

 

Мне всегда было интересно – из 

чего исходят действия человека, какие 

силы и причины в основании нашей 

деятельности, насколько они осмыс-

ленны и необходимы?  

И почему в мире столько всего де-

лается ужасного и разрушительного 

без всякой на то необходимости?! 

Думаю, все просто: делая что-ни-

будь без всякой на то необходимости, 



 186 

человек исходит из так называемой 

гордыни (см. гортыква, горарбуз). 

Представьте себе, что это даже не 

фрукты, а такие огромные страшно 

ядовитые ягоды, губящие не только 

душу человека, но и отравляющие всю 

«окружающую среду». Как жаль зем-

ную Природу, вот необходимая необ-

ходимость – спасать ее надо, и оче-

видно, что уборка мусора уже давно 

стала делом самым необходимым. 

А вот ругань, драки, войны, любое 

возвеличение и увеличение себя и 

своего – не имеют под собой никакой 

необходимости, а служат удобрением 

для этой злобной гордыни (гортыквы и 

горарбуза).  

Что мной движет, когда я пишу это? 

Всю жизнь я наблюдаю войну, 

непримиримую вражду на одной 

грядке, – войну в душе человека. Если 



 187 

побеждает Гордыня, собирая все соки 

под свою толстую шкуру, то чахнет Лю-

бовь. А ведь только Любовь видит и 

чувствует истинную необходимость, 

как внешнюю, так и внутреннюю.  

А когда, под ударами судьбы, чах-

нет Гордыня, когда мне, как всегда, – 

по «тыкве», да еще раз по «тыкве» и по 

«дыне», и по «арбузу»… 

То тогда остается пустая грядка, а 

на ней Тоска, да Печаль, да еще какой-

то туман клубится…  

Я пишу от тоски и печали, они ведь 

тоже – движущая сила.  

 

«А в тайге по утрам туман – 

дым твоих сигарет.  

Если хочешь сойти с ума, 

лучше способа нет».  

 

И есть – необходимость!  



 188 

Я всегда пытался вернуться в тот 

мой День, который больше жизни, и 

рассказать вам о том, что видел там, 

тогда, той осенью…  

 

Не напрасно умирали листья…  

Ради Жизни Вечной жертва ваша!  

И понимая Светлую Истину,  

Они становились  

Краше и краше… 

Да! – не напрасно!  

И Дерево будет, и Лето придет… 

Ради ветра и Солнца – 

Этот прекрасный  

Листьев прощальный полет. 

 

О, Да! – Стихи? Они в этом тексте 

тоже могут быт инструментом иссле-

дования сознания, ведь здесь только 

мои – философские стихи. 



 189 

Вот помню, Сократ говорил, что 

кроме философов, еще могут и поэты 

вдруг иногда… 

Вот, – говорит, – самый популярный 

гимн у нас сейчас в Афинах, сочинил 

самый никудышный поэт?!  

Быть может мне – никудышному 

философу поможет поэтическое про-

зрение, интуиция, вдохновение – голос 

сердца? 

 

Секрет Бессмертия  

 

Конечным мерить Бесконечность 

 – Для этого, нужна нам Веч-

ность! 

Быть метром – Мэтром для 

всего, 

Что можно выудить из Ничего.  

А если перестанешь мерить, 

От слова «смерить» – смерть! 



 190 

Что мерил, тем и жил, 

Потом у мер того, что смерил – 

Умер.  

Неизмеримое – вот истинное  

Нечто, 

Что можно мерить вечно.  

 

 

Будь Субъективным 

 

Открою тайну вам, субъекты, – 

Один есть истинный Объект. 

Есть настоящий объективный  

Некто! 

И к центру субъективного 

субъекта 

Всегда приложен –  

объективный вектор! 

Найди его! 

Укажет верную дорогу – 

Твой уникальный путь, 



 191 

Но – только! – только не забудь! 

 

Когда твоя Дорога к Богу, 

То субъективным… –  

самым субъективным будь!  

 

Ведь во всем внешнем человек яв-

ляется только частью, – частью частей, 

а часть всегда субъективна, и только 

во внутреннем единстве с ЦЕЛЫМ, мы 

обретаем объективность. 

 

 

Парадокс движения мысли 

 

Из пункта «Я» 

в – «Не Я» 

отправился состав, 

груженный философией моей. 

Пусть скорость мысли велика, 

но если скорость есть, 



 192 

то значит ВРЕМЯ 

нужно ей. 

И время шло… 

Крутились в голове колеса, 

стучал в груди мотор. 

Из – «Я» в – «Не Я» стремился я, 

но «Я» сидело у руля… – 

И в пункте «Я» я до сих пор. 

 

 

Да или Нет, Нечто или Ничто?  

 

Ни день, ни ночь, а вечер ясный 

«Демон» Лермонтова 

 

От бесконечности света 

до бесконечности тьмы – 

Это все наше, это все – мы. 

В прогалине этой – Вселенная 

вся, – 

Познать ее можно или нельзя? 



 193 

Не знает, не видит, в сомненьях 

поэт, 

Ему подавай абсолютный Свет. 

В неясности бытия быть больше 

невмочь, 

И он призывает – вечную Ночь.  

 

В начале было Великое – «ДА!», а 

потом – «НЕТ!» Вот и началось: да-да, 

нет-нет, нет да, да-да-нет-да… И так 

до бесконечности, во всех возможных 

вариантах. 

В двоичной системе счисленья все 

сущее существует? Как в компьютере, 

но сделанном из Ничего – Пустые ди-

оды, пустые триоды из эха извечного 

– «Есть» или «Нет». 

 

 

 

 



 194 

БЕЗУМЕЦ  

 

Гегель определил Бога как – везде-

сущий, не знающий границ Разум…  

И я тоже думаю, что сойти с ума не-

куда, не бывает души без ума – ум из-

начально присущ душе. Можно сойти с 

ума этого, чтобы обрести другой – 

выйти за его пределы…  

 

Я давно уже сумасшедший  

С точки зрения большинства  

Тормозных тупых и не сшедших  

С площадного – для всех – ума.  

 

Я в безумье обрел свободу,  

И живу в наших русских лесах.  

Мудрый Ум отрицает моду  

Модных мыслей в пошлых умах.  

 

 



 195 

Перечитаем  

 

Давай, Творец,  

перечитаем книгу!  

Страницы в ней подобны мигу,  

а сколько было их –  

страниц моих?  

Ты знаешь их число?  

Когда конец?  

Скажи, Творец!  

 

Что здесь я успел написать – давай 

перечитаем? Каков итог «Итог Дорог»? 

 

 

Болит Мой Ум 

 

Как Дух поймать, в какие клети? 

Я мыслю новую Тюрьму… 

Грустит философ,  

а смеются дети… 



 196 

Где Радость, неподвластная уму? 

 

«Где хочет, там и дышит». 

Не хочет здесь, а хочет там, 

За стенами, над крышей – 

Поближе к Солнцу, к Небесам… 

 

Дух Жизни дышит вольно. 

Миг озарения, постой! 

Болит мой ум, и мыслям больно… 

Налей Вино в сосуд пустой! 

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 

Ум болит, а это значит, что он пока 

еще есть, и если болит Душа, то значит 

– жива пока! 

Так что придется и далее – и ду-

мать и писать… 

 

 

 



 197 

ВТОРОЙ ВОПРОС 

 

Бог есть! Наконец-то договорились, 

ударили по рукам и чокнулись, и вы-

пили. Как хорошо, как приятно! Теперь 

можно быстро, ведь вы не боитесь 

быстрой езды? 

«Какой же русский не любит быст-

рой езды!» 

Благословенно время, когда ру-

шится все привычное, есть шанс найти 

опору истинную. «Блажен, кто посетил 

сей мир в его минуты роковые…» 

А тому, кто, несмотря на вопль Не-

истового Виссариона, ходил обедать, 

так и не ответив на первый вопрос, и 

теперь, икая и ковыряясь в зубах, пы-

тается понять, о чем речь, я советую 

вовсе не садиться в эту «легонькую 

бричку»… 



 198 

Я пишу, обращаясь к людям, с кото-

рыми так долго говорил о Боге. Я 

мыслю человека, который, после всех 

сомнений и мук, после напряженной 

борьбы, окончательно и бесповоротно 

сказал – ДА! Ведь время уже послеобе-

денное… 

Главный момент, с которого начи-

нается путь постижения, это когда че-

ловек окончательно и бесповоротно 

скажет: 

 

Бог есть! 

 

Только тогда возможна дорога, на 

которой нас ждет та самая, «как пух ле-

генькая бричка» и дивные кони… 

«Эх, тройка! Птица тройка…» 

Дальше можно быстро, т. к. есть до-

рога, и есть несомненное беспредель-



 199 

ное движение. Но, чтобы эти кони рва-

нулись и понесли вперед, надо задать 

второй вопрос: Каков Бог?  

На первый вопрос мы ответили, – 

Бог есть! а теперь – КАКОВ ОН ЕСТЬ? 

Как? Где? Почему?…  

 

Каков Бог?  

 

Спросите у прекрасной мечты, у со-

кровенного желания, у самого глубо-

кого чаянья вашего сердца… 

И рвануться кони, начнется пости-

жение – светлый стремительный по-

лет, потому что ответ есть, – есть это 

«наводящее ужас движение»… 

Бесконечная творческая энергия, 

неисчерпаемый источник Любви – вот 

ответы на любые вопросы… Бог есть! 

А что дальше, а вывод? 

Я, например, знаю такие простые, 



 200 

но такие волшебные слова: здесь, те-

перь, сейчас… 

 

 

БОГ ЕСТЬ – ЗДЕСЬ, ТЕПЕРЬ, 

СЕЙЧАС. 

 

Надо найти самое глубокое, насто-

ящее, истинное… 

Самое мое субъективное! – оно и 

будет – Самое объективное. 

Ведь во всем внешнем человек яв-

ляется только частью, – частью частей, 

а часть всегда субъективна, и только 

во внутреннем единстве с ЦЕЛЫМ, мы 

обретаем объективность.  

Где оно мое! самое абсолютное – 

только мое? 

 

Мысль –  

скользкая живая рыбка 



 201 

Трепещет, хочет убежать 

Ослабишь хватку – уплывет, 

Силком удержишь – задохнется…  

 

ВСЕ ВЕЩИ МИРА 

 

Обычно, всегда говорим о том, как 

мы смотрим и видим их... 

А как они видят нас, как все 

остальное – ОНО относится к нам, 

например, что испытывают страницы 

читаемой нами книги, ведь Бог во 

всем и сознание вездесуще?  

 

Наверное, постигая, как Господь 

относится к нам, уместно спросить и 

все другое вещественное и не веще-

ственное – все-все окружающее нашу 

одинокую душу, ведь нет ничего чуж-

дого Ему? 

 



 202 

Скажите, как его зовут  

 

Буратино? Ну, да! В прошлой 

жизни был известен под именем – Пи-

ноккио, но так и неизвестно – «из ка-

кой-то там деревяшки»… – из каких 

там струн космических, – какое дерево 

стало сутью его существа и где оно 

произросло?  

А Вас как зовут, из каких Вы струн? 

«Струны души моей были расстро-

ены»… 

Кто Вы такой, представьтесь, пожа-

луйста?  

 

«На вопрос на такой есть ответ про-

стой».  

Все как-то отвечают, могут отве-

тить…  

А как бы я ответил, ведь мне, когда 

спрашивают, приходится как-нибудь и 



 203 

что-нибудь говорить, что я, мол, ста-

рый лесоруб, лесник, последний рус-

ский философ, искатель истины. Вот 

когда найду, тогда и отвечу, а пока мой 

ответ прост: 

 

Я не знаю.  

 

Кто я? Я не знаю. Если бы знал, то 

древняя формула – «Познай себя» по-

теряла бы для меня свой таинствен-

ный глубокий смысл, и пропал бы во 

мне искатель истины и философ, – 

«один татарин остался».  

Это из анекдота, мой дедушка, про-

шедший всю Войну, рассказывал:  

Немцы окружили высотку, а взять 

не могут, и кричат в мегафон: «Русс 

сдавайся!» Но никто не сдается, они 

снова кричат: «Русс сдавайся!» А 



 204 

сверху в ответ: «Русс нет, один тата-

рин остался», и стрельба. Так немцы 

высотку и не взяли.  

 

Познавать себя – это значит, каж-

дый раз признаваться себе, что не зна-

ешь кто ты, что ты, почему ты…  

Вот, например, в Радже-йоге, – еще 

в начале 20-го века о йоге этой писал 

Свами Вивикананда, – там предлага-

ется адепту осознать, что он – не есть 

тело, а потом, что он не его чувства и 

ощущения, он даже не ум, а только сто-

ронний наблюдатель умственных про-

цессов. Он же сам в своей сути есть ни 

это и ни то, и вообще – он не отсюда… 

А Вы кто и откуда? А я Кто такой ся-

кой?  

Во, меня теперь зовут – Тот Ниот-

куда! 

Вот! – Ник придумал… 



 205 

В Йоге говорится, что даже при до-

стижении просветления постигаемая 

истина будет окрашена личностью, т.к. 

от её влияния трудно избавится, но из-

бавление возможно.  

 

И, разумеется, чем дальше человек 

от света, тем он более окрашен в цвета 

разные – синие, коричневые, крас-

ные…  

 

А ты кто такой, какого цвета ты и как 

тебя зовут? 

Скажи, скажи!!!  

А кто я? 

 

Вот, думаю, что здесь будет в тему 

миниатюра – «Железный Заяц» 

 

 

 



 206 

ЖЕЛЕЗНЫЙ ЗАЯЦ 

Автопортрет с числом «ПИ» 

 

Беги Заяц, беги! 

 

Собаки! Собачьи бега – догнать во-

жделенного зайца, догнать и вонзить 

ненасытные зубы в горячую гонную 

плоть, растерзать… 

Бедный Заяц! – Бедные собаки, 

если догонят, а ведь бывало и не раз 

на бегах собачьих, – Заяц то, оказыва-

ется, – железный… 

Дразнить собак и обламывать им 

зубы – такая уж судьба у Железного 

Зайца. 

 

Он с Луны свалился, в переносном 

смысле, конечно, и, как вам ни пока-

жется странным, в прямом смысле 



 207 

тоже, – так взял и прямо с Луны и сва-

лился… 

У него все болело, и он не знал – 

выживет ли на этот раз, но лежа здесь 

на солнышке, на берегу водохрани-

лища, в самом начале лета, здесь на 

Земле…  

Когда солнце играет в каждой 

волне, в каждой песчинке в его руке – 

солнце желтое, солнце зеленое тан-

цует в шумящей листве, а в небе бес-

крайнем синем и голубом настоящее 

наше Солнце, живое, земное… 

И вот, глядя на Солнышко, повто-

ряя любимую мантру – «разум Солнца 

божественен», уподобившись яще-

рице, отращивающей хвост… – он, как 

ни странно, выздоравливал.  

 

Понемногу помаленьку… 



 208 

А потом появилась та, преуспеваю-

щая в астрологии тетка, которая, опи-

раясь на весьма авторитетные источ-

ники, доказала ему, что он по воле 

звезд – Железный Заяц. 

Не иначе как, поэтому и жив еще! – 

Подумал он и согласился… 

– Если так хотят звезды, если они 

на этом настаивают, то! – хотя и не 

Мудрый Змей, не Острие Бревна, и не 

Зеленая Обезьяна, но… И он стал 

вспоминать, как его называли, по воле 

звезд, в других мирах и в прошлых во-

площениях… 

 

Ох уж, эти звезды, ох уж, эта карма! 

Дадут они тебе, по своей воли, по сво-

ему усмотрению или присмотру, – 

форму, определенную, жесткую, с име-

нем и фамилией… И будет в этой 

форме замурована свободная воля 



 209 

твоей души, твоя воля к жизни, к сча-

стью и любви.  

А твоему божественному сознанию 

дадут содержание соответствующие 

месту и времени твоего проживания… 

 

Вот и будешь каким-нибудь Зайцем 

среди голодных собак, попробуй тогда, 

изменить свое запрограммированное 

сознание, вырваться за приделы пред-

писанной тебе судьбы!  

Но Железный Заяц – это уже не 

плохо, т. к. не сразу съедят, может 

быть будет время придумать что-то, 

запредельное этому известному 

безысходному существованию, осво-

бождающее и разум и душу. 

 

О, чистый благородный Разум, о, 

свободная и вольная бессмертная 

Душа! Где вы? – совсем что ли забыли 



 210 

вас люди, став тараканами в «тарака-

ньих бегах» или собаками в бегах со-

бачьих… 

Беги Заяц, беги, пока еще помнишь 

о высшей цели, пока не забыл, что 

смысл есть. Беги, пока не померк твой 

разум, беги ради спасения своей живо-

трепещущей души, беги ради Бога! 

 

И Железный Заяц, – бежать ему, ко-

нечно, было невмочь, – заковылял 

дальше, вперед. Только вперед! – 

прочь от собачьих и тараканьих 

устремлений, все туда же, – не зная 

куда, искать то – не зная что. Но, зная 

точно, что это НЕВЕДОМОЕ – есть, по 

необходимости существует. И помня, 

что главное в поиске всего неведомого 

– это открытость навстречу всему пре-

красному и чудесному, что сейчас 



 211 

здесь и немедленно наполнит тоскую-

щую душу.  

Открытость Солнцу, открытость 

цветам и листьям, каждой букашке, во-

роне, собаке… – высшую сущность в 

них открывает…  

Но вот открытость встречному че-

ловеку почему-то в нем, обычно и при-

вычно в последнее время, открывает 

злую борзую собаку – хищную сущ-

ность, которая стремится отнять жизни 

кусочек от зайца живого. И начинается 

гонка! 

Ухватят шерсти клок и жадно нена-

сытно – еще давай, еще! Он же с радо-

стью – берите! – вот они – мои высшие 

ценности, вот мои мысли о главном, а 

вот мои последние стихи… 

– Кому нужны твои стихи и твои цен-

ности, которые не едят? 

 



 212 

Но все равно хватают от жадности 

и… 

Одними зубами дело не обходится, 

– такое бывает! И всегда разное, неве-

роятное, удивительное… Ведь каждый 

такой несчастный случай – это непо-

вторимая трагедия для неповторимой 

индивидуальности, т. е. – души, 

судьбы и эгоизма… 

Вот, например, последняя история, 

которая так бы порадовала Пифа-

гора…  

 

 

Потому что!… 

 

Как было бы хорошо, если бы у 

числа «пи» не было бы никаких дро-

бей! 

А ведь так оно и есть, если сам 

идешь и сам меришь своими шагами. 



 213 

Ведь если встанешь ты на берегу, и 

твой горизонт – твоя окружность, по-

том вокруг себя замкнешь сей круг 

морской, – измерь тогда владенья 

«Итаки» своей, и убедишься, – пройди 

вокруг, шаги свои считай, пройди 

насквозь и – раздели. Дробей не будет! 

«пи» = 3  

 

А история? Да самая простая исто-

рия – Зайчиха выгнала Зайца, потому 

что вместо полезных в хозяйстве дел 

он сидел и вычислял число «пи» дру-

гого измерения, т. е. той своей Луны, 

откуда и свалился… 

И утверждал, что у каждого Иного 

Мира свое «пи», значение которого и 

является его координатами, – стоит 

нам изменить путем душевного внут-

реннего усилья свое «ПИ», и тут же – в 

другую Вселенную попадешь. 



 214 

Но координаты надо знать!  

 

Как мне Окружность осознать? 

 

Весь Мир всегда не больше одного 

человека, вернее – равен ему и полно-

стью помещается в его сознание. Ви-

димо, сколько людей, столько и осо-

знанных миров, весьма разных миров 

– от малых до великих… 

Мир общий для всех – это необхо-

димое допущение индивидуального 

сознания как условие для совместной 

деятельности. Миры людей можно 

представить в виде кругов Эйлера, 

круги не стабильны – растут, расширя-

ются, возникают и погибают… 

В пересечении кругов – общие ин-

тересы, совместная деятельность, эт-

нос, язык… 



 215 

Все это можно нарисовать на ком-

пьютере, чтобы показать наложение и 

пересечение всех кругов придется ис-

пользовать множество плоскостей 

одна над другой по вертикали?! 

Познавая себя как центр мира, мы 

пересекаемся с мирами других людей, 

которые мешают замкнуть круг, – ну-

жен железный циркуль или пещера в 

горах! 

 

Действительно, что мне необхо-

димо сейчас, что бы думать дальше, 

понять, осознать, разодраться с собой 

и с миром, выработать собственное 

мировоззрение и найти – нерушимый 

вывод из всего пережитого в жизни! 

 

Видимо, железный циркуль был у 

Канта… В горах я бывал и в пещере на 



 216 

Кавказе… Но скучаю по нашим рус-

ским лесам… 

 

 

«О, святое мое одиночество, ты! 

И сны просторны, чисты и 

светлы, 

Как проснувшийся утренний сад. 

Одиночество, зовам далеким не 

верь 

И крепче держи золотую дверь, – 

Там, за нею, соблазнов ад»…  

 

Райнер Мария Рильке 

 

Живу в лесу. 

Шумы умолкли. 

Жилья людей красу 

Не сравнишь с елкой! 

Живу под елкой. 

Привольно песням. 



 217 

Деревья, птицы и цветы – 

Весна все вместе… 

А город чужд  

природной красоты… 

Прямой квадратный ужас 

Домов, дорог, дворцов… 

Вон! Сарыч в небе кружит, 

Описывает кольцо. 

 

 

 

ИТОГ ДОРОГ ОКОНЧАТЕЛЬНЫЙ 

 

Конечно, что понял, до чего доду-

мался и что смог осознать за всю свою 

жизнь – будет итогом.  

Конечно, много ли дел натворил, 

каких и сколько – будет итогом. 

Старое больное бесполезное тело 

– никак не может быть достойным ито-

гом... 



 218 

Наверное, есть только единствен-

ный все завершающий, окончатель-

ный итог, единственный уже неруши-

мый результат всей жизни соизмери-

мый с вечностью…  

 

Мы все спасители, коль Искра 

есть 

Что освятит – достойно жизни 

вечной 

Что не спасем – погаснет навсе-

гда 

 

 

ФИЛОСОФИЯ С ТАНЦАМИ 
 

День прошёл зря, если я  

не танцевал.  

Ф.Ницше. «Человеческое,  

слишком человеческое» 

 



 219 

Теперь я легок, теперь я летаю, те-

перь я вижу себя под собой, теперь 

Бог танцует во мне.  

Ф. Ницше. «Так говорил 

Заратустра» 

Крокодил как символ конфликта  

Нравственности с Моралью 

  

Конечно, Крокодил! Самое уникаль-

ное существо, которое обладает такой 

несокрушимой нравственностью – нра-

вом, норовом, – которая так макси-

мально далека от зачатков всякой мо-

рали, присущей другим животным под-

чиняющимся законам стада, стаи… 

Чем сложнее сообщество, тем 

большую роль играет мораль, дости-

гая апогея в обществе людей, а с даль-

нейшим развитием и усложнением со-

циума, все напряженнее становится 

конфликт – борьба противоположно-

стей между давлением узаконенной 



 220 

морали и нравственностью, нравом и 

норовом субъекта, – и тем страшнее 

бывает бунт Крокодила! 

Не случайно, именно Крокодил стал 

повторяющимся символом в литера-

туре. 

Вот недавно наткнулся в Интер-

нете: Крокодил под кроватью скачать – 

скачал, заглянул под кровать, действи-

тельно любопытный пассаж! 

 

Автор: Ланда Мариасун  

 

В тот день, когда X.X. обнаружил у 

себя под кроватью крокодила, он по-

нял, что у него действительно серьез-

ная проблема. Не понимая, реаль-

ность это или же плод больного вооб-

ражения, он обратился к врачу. «Кро-

кодилит» – недолго думая, поставил 



 221 

диагноз тот, как будто это самый обыч-

ный грипп… 

 

 

А вот – Достоевский и Лермонтов: 

КРОКОДИЛ  

 

НЕОБЫКНОВЕННОЕ СОБЫТИЕ, 

ИЛИ ПАССАЖ В ПАССАЖЕ,  

справедливая повесть о том, как 

один господин, известных лет и извест-

ной наружности, пассажным крокоди-

лом был проглочен живьем, весь без 

остатка, и что из этого вышло  

 

«На дне этого удовольствия шеве-

лится неизъяснимая грусть, как ядови-

тый крокодил в глубине чистого, про-

зрачного американского колодца»  

 



 222 

В дальнейшем рассуждении будем 

не забывать о Крокодиле, будем пом-

нить и учитывать ВСЕ. Только так – 

философская герменевтика! Мыслить, 

учитывая все довлеющие силы, идеи, 

авторитеты, – учитывая все уже суще-

ствующие философские системы и ми-

ровоззрения?! 

 

Крокодил – это крайний случай, но, 

например, Генри Дэвид Торо у входа в 

свою избушку в лесу написал, что 

прежде чем войти – оставь свою ско-

тину за порогом! 

 

 

 

ЧЕЛОВЕК «ТЫ» 

 

Ты человек? А человек – это дву-

ногое существо без перьев, человек – 



 223 

это звучит гордо, все человеческое 

надо преодолеть, первая истина – че-

ловек плох, вторая – человек – венец 

творения… 

…Хоть и очень ты велик, но едят 

тебя мошки, а я маленький совсем, 

зато сам мошек ем… 

Цитаты-цитаты…  

 

Ну же, ответь! Ты человек? А ЧТО 

ЭТО ЗНАЧИТ? 

Давай, пора, исследуем и разбе-

ремся с этим – ТЫ человеком, ведь 

для этого все как бы уже есть, ведь ты 

уже давно внутри и можешь непред-

взято наблюдать за всеми процессами 

и реакциями этого существа… 

 

Давай, например, найди область 

Чистого Разума, которая всегда спо-

койна и независима ни от кофе, ни от 



 224 

чая, ни от жены и даже от водки неза-

висима? 

А затем, опираясь только на свет-

лый и не подверженный ни какой фи-

зиологии разум, ответь – почему Пи-

фагор сказал, что человек плох? 

 

Ах, да, еще важнее ответить на во-

робьиный вопрос – почему тебя мошки 

едят? 

 

 

 

 

ВЕЧНЫЕ ФОРМЫ 

 

Чем я занят сейчас?  

Сражаюсь, пытаюсь понять и 

осмыслить… 

Я преследую Вечные Формы! 



 225 

Сейчас, ранней весной, самое луч-

шее время! 

Деревья уже проснулись, надо 

успеть, пока нет листьев, и сырые 

стволы и ветви так четко рисуют… 

Изначальная графика! 

Эти Формы были такими и сотни 

миллионов лет назад, а ведь мы – 

люди еще так недавно рисовать научи-

лись мамонтов на стенах пещер… 

Всего 40 тысяч лет каких-то про-

шло. 

 

 Да, надо, необходимо найти и про-

чувствовать Изначальную Гармонию! – 

а я развлекаюсь тем, что пытаюсь 

отыскать знакомые образы, разгля-

деть символы и буквы в хитросплете-

нии ветвей… 

И вдруг я вижу нечто и вдруг – чи-

таю… 



 226 

Что это? –  

Вечные Письмена?! 

 

Вечереет, вороны небольшими ста-

ями потянулись к местам ночевок, – их 

число и форма? – гадаю, ворон счи-

таю. 

Какие древние мистические знаки 

рисуют эти вороны на фоне серого 

неба?  

 

 

Скажите, как его зовут? 

 

Буратино? Ну, да! В прошлой жизни 

был известен под именем – Пиноккио, 

но так и неизвестно – «из какой-то там 

деревяшки»… – из каких там струн кос-

мических, – какое дерево стало сутью 

его существа и где оно произросло? 

 



 227 

А Вас как зовут, из каких Вы струн? 

«Струны души моей были расстро-

ены»… 

 

Кто Вы такой, представьтесь, пожа-

луйста? 

«На вопрос на такой есть ответ про-

стой». 

Все как-то отвечают, могут отве-

тить… 

А как бы я ответил, ведь мне, когда 

спрашивают, приходится как-нибудь и 

что-нибудь говорить, что я, мол, ста-

рый лесоруб, лесник, последний рус-

ский философ, искатель истины. Вот 

когда найду, тогда и отвечу, а пока мой 

ответ прост: 

Я не знаю. 

Кто я?  

Не знаю.  



 228 

Если бы знал, то древняя формула 

– «Познай себя» потеряла бы для меня 

свой таинственный глубокий смысл, и 

пропал бы во мне искатель истины и 

философ, – «один татарин остался». 

 

Познавать себя – это значит, каж-

дый раз признаваться себе, что не зна-

ешь кто ты, что ты, почему ты… 

Вот, например, в Радже-йоге, – еще 

в начале 20-го века о йоге этой писал 

Свами Вивикананда, – там предлага-

ется адепту осознать, что он – не есть 

тело, а потом, что он не его чувства и 

ощущения, он даже не ум, а только сто-

ронний наблюдатель умственных про-

цессов. Он же сам в своей сути есть ни 

это и ни то, и вообще – он не отсюда… 

А Вы кто и откуда? А я Кто такой ся-

кой? 



 229 

Во, меня теперь зовут – Тот Ниот-

куда! 

Вот! – Ник придумал… 

В Йоге говорится, что даже при до-

стижении просветления постигаемая 

истина будет окрашена личностью, т.к. 

от её влияния трудно избавится, но из-

бавление возможно. 

И, разумеется, чем дальше человек 

от света, тем он более окрашен в цвета 

разные – синие, коричневые, крас-

ные… 

А ты кто такой, какого цвета ты и как 

тебя зовут? 

 

 

 

 

 

 

 



 230 

Наши Дзен Буддисты 

 

Я, естественно, не сплю по ночам, а 

утром, чуть светает, – иду прогулять 

собаку. А наши дзен буддисты уже ме-

дитируют, чаще группами, чем по од-

ному, и все в тех же местах укромных, 

куда менты не наезжает. 

Они напряженно созерцают, иногда 

переговариваются: так, ни о чем, а мо-

жет даже о главном, – о шуньяте – все-

мирной пустоте… 

А потом все же как-то находят спо-

соб опохмелиться, и, закончив утрен-

нюю медитацию, вливаются в общую 

массу людей обычных, и жить стара-

ются, как все. Им ведь ни к чему выде-

ляться… 

 



 231 

Ах, да! Философский вывод из этого 

моего наблюдения – бытье! Как гова-

ривал мой дедушка: Битьё определяет 

сознание! Да и питьё тоже – опреде-

ляет! 

 

Все сущее как та кобыла 

 

В едином Мироздании все взаимо-

связано, нет отдельного существова-

ния, – нет ничего такого не бывает и 

быть не может, что могло бы быть, 

иметь собственное независимое суще-

ствование, без всего другого. 

Все едино! Все сущее причинно-

следственными связями в единую Все-

ленную накрепко связано. 

Так что любое, даже сколь угодно 

малое действие, будет причиной… 



 232 

Но вот следствия этой причины в 

нашей Великой Вселенной не всегда 

обозримы. 

Так что, в данном философском 

рассуждении, будет весьма уместно 

вспомнить афоризм Козьмы Пруткова: 

«Щелкни кобылу в нос, она махнет 

хвостом» 

 

Несчастная Ворона 

 

«Вороне где-то Бог послал кусочек 

сыра»… 

Бесплатно?! Но это когда было… 

 

В наши времена – «бесплатный сыр 

только в мышеловке». Несчастная го-

лодная ворона, а еще и зима такая хо-

лодная, и вообще общеизвестно, что – 

«за все надо платить!» 

 



 233 

Эта пошлая фраза, которая все 

чаще и чаще, и уже всюду повторяется 

– «за все надо платить» – несет в себе 

такое запредельное ЗЛО, – не могу без 

отвращения слышать и не понимаю, 

как они не понимают, те, кто еще раз 

произносит эту фразу, даже с каким-то 

нравоучением, с каким-то пафосом в 

голосе…  

 

Ведь нечем нам заплатить за все 

Главное и Ценное в нашей жизни: за 

Радость, за Счастье, за Любовь, за 

свет Солнца! Все было дано нам изна-

чально, – да и сама Жизнь… 

Но некоторые платежеспособные 

господа будут платить. 

Тем более что есть, кому платить, – 

тому, кто никогда ничего не давал бес-

платно и зовут его – Дьявол. 



 234 

Он так радуется, когда еще раз и 

еще слышит от вас это – «за все надо 

платить». Мне, – говорит – будете пла-

тить, это все Я вам дал – сами же ска-

зали, что платить надо. 

Это только Господь – дает все бес-

платно и безвозмездно!  

Но все же не так уж все плохо! Вот 

недавно разговаривал с вороной…  

Спрашиваю:  

– Как живется, сыру хочешь? 

– Давай, но платить нам нечем, мы 

бесплатно кушаем, правда – не до 

жиру, но Солнце нам светит. 

Живем! Во Славу Божью! 

 

 

Каша и Акаша 

 

Кашу все едали, пшенную, гречне-

вую с молоком: 



 235 

«Жили были дед да баба, ели кашу 

с молоком. 

Рассердился дед на бабу – хвать по 

пузу кулаком. 

Баба тоже не стерпела и в подпо-

лье улетела. 

Дед был тоже ни дурак – взял и 

прыгнул на чердак». 

 

Фольклор естественно, но откуда, 

когда? Я бы мог провести научные 

изыскания, но здесь другая тема, а 

именно: 

 

Каша в голове! 

Вот говоришь с человеком, или 

смотришь телепередачу, какие-то экс-

трасенсы говорят об Информационном 

поле Земли… 



 236 

Но какая у них всех каша в голове! 

– никакого порядка, никакой система-

тики, выдергивают из всего.  

И все такое не осмысленное – не 

понятое, не продуманное – не перева-

ренное. 

Слишком много информации – ду-

мать некогда. 

В результате – каша хорошо поме-

шанная. 

 

А если еще – Информационное 

поле?!!! – раньше оно Акашей называ-

лось. 

 

У Рудольфа Штейнера есть работа 

– «Хроники Акаши»  

 



 237 

Когда-то, я несколько месяцев хо-

дил к антропософам в библиотеку, чи-

тал Штейнера (антропософы его Док-

тором называют).  

Штейнер много лет работал в Вей-

маре, в музее Гёте, я читал его авто-

биографию, мне понравился его фило-

софский труд – «Философия Сво-

боды», – а потом такая мистика по-

шла… 

 

Все это не плохо: ни мистика, ни 

всякий там – оккультизм. 

 

Но ведь все это, о чем там гово-

рится, надо на собственном опыте про-

верять. 

 

Да и вообще, только собственное 

осознание, только глубоко пережитое, 



 238 

осмысленное – может быть нашим до-

стоянием, а все остальное, о чем вы 

говорите – каша в голове! 

  

 

МУЗА  

 

Течение моих мыслей сопровож-

дают эмоциональные переживания. За 

мыслью следит эмоция, а за ней сле-

дует телесное самочувствие, оно: то 

возбуждение и горячее дыханье, то 

хладный пот, а то хандра с тоскою, сон-

ливость и апатия. Эти и другие разные 

телесные состояния вызывают свой-

ственное им направление мыслей – и 

все опять идет по кругу… 

 

Хороша ли мысль, достойна ли она 

выражения в письменной форме, и ве-

рен ли выбор слов для ее воплощения 



 239 

в моем сочинении? – все это оцени-

вает эмоция. И все получается, когда 

переживается та, знакомая каждому 

писателю эмоция, которую мы назы-

ваем – Муза.  

 

Быть может Муза – это реальное 

духовное существо, некий Даймон, не-

кий Вдохновитель, и он не один на 

всех, а у каждого творца свой, избрав-

ший его наставник из мира невиди-

мого? И, наверное, между ними 

должна быть взаимная симпатия и 

некая схожесть, как, например, на кар-

тине Анри Руссо «Муза, вдохновляю-

щая поэта», где лица Аполлинера и 

Музы очень похожи?  

Каждое видимое или невидимое 

существо вызывает в нас определен-

ную, только ему свойственную эмо-

цию, и она переживается не только в 



 240 

присутствии, но и в отсутствии этого 

существа, если думать о нем, вспоми-

нать все связанное с ним, – все свя-

занное с НЕЙ, если ОНА моя Муза. 

 

И вот, эмоциональных 

не боясь переживаний, 

Я вспоминал Ее, хотел  

возжечь былое пламя… 

Но осенью в такую сырость 

Не разгорается костер: 

Чадит, коптит, и в дыме тусклом 

Былые образы бледны.  

Она возникла, но молчит! –  

Недвижна в старой раме,  

Она – картина на стене. 

Молчу и я, все жду,  

когда заговорит?! 

Тогда я снова оживу, –  

отвечу Ей стихами 

 



 241 

Диоген 

 

Эта история произошла во времена 

Диогена и его современников, таких 

как, например, Александр Македон-

ский и учитель его – Аристотель… 

 

Тогда, в те далекие времена, вина в 

Греции было хоть залейся: пили все и 

каждый день. У всех было свое вино, 

хранили его в бочках, в небольших 

бочках и – в огромных! 

И еще, все греки расхваливали друг 

перед другом свое вино – собствен-

ного производства, вернее, – вспом-

ним учебник истории, – всю работу де-

лали рабы, но хозяин руководил и 

наблюдал. А потом этот знатный грек 

ходил и восклицал, что у него самое 

лучшее вино, и всех приглашал в 

гости. 



 242 

Конечно, все приходили, закаты-

вали знатный пир у знатного грека, – 

сохранились описания этих вакхана-

лий, – а утром все расползались 

спать… 

Только один Сократ после пира 

умылся и провел день обычно, как все-

гда. (Это из знаменитого платонов-

ского – «Пира».) 

Ну вот, а у Диогена рабов не было, 

и не потому, что он был беден, он как-

то на спор, чтобы доказать преимуще-

ства философского ума, – за один год 

стал самым богатым человеком во 

всей Греции. 

А дело было в том, что он осуждал 

рабство и был КИНИКОМ – то есть вел 

собачий образ жизни.  

И никто ему не поверил, что он сам 

один без рабов смог приготовить огро-

мадную бочку вина.  



 243 

Звал, звал и звал Диоген греков на 

пир, но никто не приходил, он даже 

днем с фонарем ходил, искал хоть од-

ного человека – ни одному же пить! 

Но никого не нашел и он – один – 

выпил всю бочку. 

Греки потом одумались – ведь это 

великий философ Диоген – и пришли 

все, – да и весь Мир пришел к Диогену, 

– но ВИНА уже не было – один пьяный 

Диоген на дне бочки… 

И он – Великий Диоген – их все по-

слал далеко, всех греков знатных, и 

Александра этого послал, чтобы он 

ему Солнце не загораживал. 

Как тот Диоген 

Вот я тоже, как тот Диоген – давно 

уже сижу на дне пустой бочки. 

Когда-то ВИНА было много – огром-

ная полная бочка, даже через край 

текло. Ходил я, ходил днем с фонарем, 



 244 

восклицая: Кому вина! Пейте, пейте! 

Вот он – изумительный огненный напи-

ток! – и всем наливал, – так же, как мне 

было дано, – через край наливал!  

Многое я тогда пережил и многое 

натворил, тогда, когда вина было 

много… 

Но Благодать Божья – это такая, 

это такое… – это так легко потерять! 

И остается тогда только одна хо-

лодная память, может быть, в ней 

осталось знание о тех законах, кото-

рые не от мира сего… – поэтому я могу 

рассказывать о Запредельном (еще 

помню), могу писать. 

Но, если вы придете ко мне, – мне 

будет плохо и стыдно, потому что мне 

нечем вас угостить – у меня больше 

НЕТ ВИНА! А сам я, бедный – несчаст-

ный, сижу на дне пустой бочки 

Как тот Диоген. 



 245 

ЛУННОЕ ВИНО 

Философия с Танцами 

 

Иван Скорпионов скакал верхом на 

Кадабре… 

 

Помните, в него под действием ядо-

вито-зеленой краски превратилась са-

довая скамейка? 

 

Не красьте скамейки 

зеленою краской,  

Пленен я навеки  

чудовищной сказкой… 

 

Скакал в поисках настоящего чело-

века по улицам своего злосчастного 

субъективного города, что на Луне, на 

обратной ее стороне, как вдруг, откуда 

ни возьмись, прилунился, перегружен-

ный сомнениями, Данет Яснетов.  



 246 

От бесконечности света  

до бесконечности тьмы –  

Это все наше, это все – мы.  

В прогалине этой –  

Вселенная вся, –  

Познать ее можно или нельзя?  

Не знает, не знает,  

в сомненьях поэт,  

Ему подавай абсолютный Свет.  

В не ясности бытия,  

быть больше невмочь,  

И он призывает – вечную Ночь.  

 

В начале было великое – «Да!», а 

потом – «Нет!» Вот и началось: да-да, 

нет-нет, нет да, Данет, да-да-нет-да – 

и так до бесконечности, во всех воз-

можных вариантах. Ни в это ли двоич-

ной системе счисленья все сущее су-

ществует? Как в компьютере, но сде-



 247 

ланном из Ничего. Пустые диоды, пу-

стые триоды из эха извечного – «Есть» 

или «Нет».  

 

Никак не решусь начать рассказы-

вать о приключениях. Конечно, инте-

ресно вспомнить, да и вам, Мои Дру-

зья, всегда было интересно меня по-

слушать… – но! Как же смысл и цель 

моего писательства? Ведь приключе-

ния бесконечны, а вывод, а – нетлен-

ный результат… 

Мне надо успеть сказать о Главном, 

пусть моя «философия» не так занима-

тельна, но только она – мое истинное 

достояние, мое сокровище, которым я 

хочу поделиться с вами.  

Я хочу поделиться РАДОСТЬЮ, ко-

торая венчает путь постижения, осо-

знания и осмысления, которая неотде-

лима от понимания как критерий его 



 248 

истинности. Вот и Лунный Заяц мою 

правоту подтверждает, поднимая кув-

шин с Лунным Вином, да и Блок А.А. 

меня бы понял.  

 

В моей душе лежит сокровище,  

И ключ поручен только мне. 

Ты право, пьяное чудовище, 

Я знаю – истина в вине. 

 

Так как же быть – ДА или НЕТ, как 

поступить, если ясности нет? 

Вот и Данет Яснетов никак не мо-

жет выбраться из прогалины этой, где 

увязла Вселенная вся, в сомненьях, в 

раздумьях напрасных увяз его разум, и 

мысли буксуют в лунной пыли. Какая 

это мука! – ВЫБОР, особенно между 

осиной и березой… 



 249 

Где музыканты?! «Музыкантов! 

Непременно хочу музыкантов!» – кри-

чал Гоголевский Хома, вот и я хочу му-

зыки и танцев после приключений этих, 

особенно астральных… 

 

Даже деревья танцуют на месте! 

Ведь есть листья и ветер, 

И музыка солнечных зайчиков. 

 

Так как же, приключения или фило-

софия с танцами?  

 

Я расскажу потом о приключениях, 

а сейчас – пора на Луну, там событие: 

Данет Яснетов зашевелился!  

 

Беда с Яснетовым! 

 

Он застрял между вечностями: ДА – 

НЕТ, он не Тьма и не Свет.  



 250 

– Не плачь, выпей вина! – возится с 

ним Лунный Заяц… 

 

– Единственность и неповтори-

мость «Я» – есть следствие неповтори-

мости формирования самосознания в 

сознании сознающего существа.  

Но существует и неповторимость 

самого существа, вызванная его инди-

видуальной формой, местом и време-

ним существования.  

Во всех случаях страдает только 

неповторимость, вызванная опреде-

ленностью. 

Вот поэтому, чтобы не страдать, я и 

практикую неопределенные формы, 

расплываюсь и растворяюсь, – в Вин-

ное Море вливаюсь. 

Выпей вина!  



 251 

Сидит на Луне Заяц, древний муд-

рый, и пьет Вино из Кувшина, а Вина 

этого у него – МОРЕ! 

 

Еще одна беда – Иван Скорпионов! 

великий коллекционер средств и спо-

собов самоубийства, отхлебнет из кув-

шинчика, и давай носится на своем зе-

леном полосатом звере, – на бывшей 

скамейке садовой по улицам своей 

субъективной Казани. Весь этот псев-

догород у Зайца под колпаком из за-

твердевшего желтого осеннего тумана, 

но все равно – безобразье на Луне, на 

обратной ее стороне. И Заяц сердится. 

 

– Ничего у тебя, Скорпионов, не по-

лучится, сворачивай-давай свою Ка-

зань! 

В субъективном мире нет смысла 

жизни, т. к. истинный смысл всегда 



 252 

объективен и совпадает со смыслом 

ВСЕГО ТВОРЕНИЯ. Вот от чего, твое 

субъективное личностное творчество 

по перестройке Казани, всегда закан-

чивается одним и тем же, – повеситься 

хочется. Брось это дело, пусть татары 

сами перестраивают и достраивают. 

Взгляни на звезды и выпей вина! 

Любое творчество – зло, если оно 

не сотворчество, только под музыку 

звездных сфер можно доброе сотво-

рить, только когда на благо всеобщей 

цели, и поэтому имеющее истинный 

смысл, тогда – жизнь оправдана, а 

творчество – полет в бесконечность! 

Выпей лунного вина! оно помогает 

петь нашу песню в хоре звезд и галак-

тик…  

 

Не спи, не спи Художник! 

Не предавайся сну… 



 253 

Ты Вечности заложник  

У времени в плену. 

 

Так что ли у Бориса Леонидовича?  

 

 

И ПРИКЛЮЧЕНИЯ, 

И ФИЛОСОФИЯ С ТАНЦАМИ!  

 

Однажды я искал следы. Я ведь – 

собака, если собака меня воспиты-

вала, то много во мне от собаки оста-

лось, и всегда у меня была – собака… 

 

И вот, однажды, в поисках Бога, со-

брался я поехать в Троице-Сергиеву 

лавру. Но по дороге зашел к моему 

другу. А он где-то раздобыл чистейший 

спирт – 97°. У нас с ним тогда состоя-

лась напряженная философская бе-



 254 

седа, – огненная! Мы пытались осмыс-

лить вещи наиважнейшие, а так же и 

российское подвижничество, старче-

ство. Пришли к выводу, что в таких ме-

стах, как Троице-Сергиева лавра, – 

остались светлые следы… 

Но поехать, в этот день, я уже не 

смог, и с собой он мне спирта отлил… 

И вот, просыпаюсь я дома оттого, 

что трясет меня жена, т. к. жутко 

храплю, лежа на спине. Понимая в чем 

дело, я изо всех сил пытаюсь повер-

нуться на бок. 

 

А потом, как всегда, вдруг слишком 

легко переворачиваюсь, и продолжаю 

крутиться, а потом уже над улицей, над 

домами уже не крутясь, – все быстрее 

лечу, и начинаю сознавать – куда!… 

И вот, белая стена монастыря, 

взлетаю и полу иду – полу лечу вокруг 



 255 

всей Лавры. Замечаю, что в одном ме-

сте монастырская стена чуть ли не ка-

сается стены храма, и думаю, что если 

преподобный Сергий здесь проходил, 

то его следы именно здесь будет легче 

найти… 

Слетаю со стены и ползу на четве-

реньках в поиски следа. Снова верну-

лась тяжесть, и каждое движение с та-

ким трудом, через силу. Но все равно 

ползу и ищу! 

Вот ОН – вижу ясно, – ослепитель-

ный серебряный след Святого, вот – 

ОН! Я припадаю к нему, и плачу и мо-

люсь. Господи, помилуй меня греш-

ного! 

Кто-то жалеет меня, кто-то рядом 

со мной, и – осушает мои горькие 

слезы. Я дома, в глубоком поклоне в 



 256 

углу перед иконами, а моя собака ску-

лит и слизывает слезы горячим язы-

ком. 

Я встал, погладил и успокоил со-

баку, а потом громко сказал: 

Собаки мы с тобой, собаки! 

 

По следам приключений долго хо-

дить не надо! – на лбу у меня след от 

лошадиного копыта, а еще одна рыжая 

кобыла зуб передний выбила… 

«А мы его по морде чайником, чай-

ником, и научили танцевать»… 

Сколько следов видимых! – шрамы 

на теле. А сколько невидимых, я бы 

рассказал, от чего они остались, да кто 

поверит, если не увидит, – как падал… 

 

Ведь верой обычно называют, не то 

истинное внутреннее сочувствие 



 257 

ВСЕМУ, – не ту нашу СОПРИЧАСТ-

НОСТЬ всем и каждому, и Богу, а лишь 

то, что вписывается в «менталитет». 

То есть только то, что не разрушает 

привычное мировоззрение человека. 

Менталитетов много, а ВЕРА одна и 

едина для всех, ведь есть только один 

Мир, и ОДИН Бог! Вера! – это силь-

нейше переживание. В это вы верите? 

Бедный я, несчастный писатель про 

зайцев на Луне! 

 

Пора на грустную планету,  

Я не прижился на Земле… 

Вина хочу, и быть поэтом! 

На небе, с Зайцем, на Луне… 

 

Пора мне возвестить о Главном, 

О Море Лунного Вина… 

О вечном равенстве неравных, 

И что Кувшины все без дна… 



 258 

 Кувшины с дном? – бездонно Море, 

С поклоном почерпни, – еще налей! 

Уйдет страданье и печаль и 

горе… 

Терпи! Пей и терпи, терпи и – пей! 

 

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 

  



 259 

 

  



 260 

Литературно-художественное издание 

 

Кузнецов Владимир Игорьевич 

 

 

Литературный редактор Сергей Саканский 

Художник Рональд Бенсон (Нью-Йорк) 

Ответственный редактор Мария Романова 

Корректор Наталия Базилевская 

Верстка Никита Кузнецов 

 

 

Подписано в печать 26.03.2015 
Формат 84 х 108/32 

Печать офсетная. Бумага офсетная. 
Усл. печ. Листов 16. Общ.тираж 100 экз. 

Заказ 134. Изд. №8976 
 

Издательство “АКВИС” 
Компании ТРД-Проект 
143903, Москва, а/я15 

trd-pro@ro.ru 
 

Издательско-полиграфическая компания 
“ОНТОПРИНТ” 

105187, Москва, 
проезд Окружной, 16 

print@ontoprint.ru 
  


